

آثار الشّيخ العلّامة

عبد الرّحمن بن يحيى المعلمي

(٩)



مطبوعات المجمع

# طليعة التشكيل

## في نبذة الكثر من الأباطيل

تأليف

الشّيخ العلّامة عبد الرّحمن بن يحيى المعلمي اليماني

١٣٨٦ - ١٣٩٢هـ

تحقيق

علي بن محمد العمران

وقن المنهج المعمد من الشّيخ العلّامة

## بكتاب عبد الله بوزيد

(رَعِيَ اللَّهُ تَعَالَى)

تمويل

مؤسسة سليمان بن عبد العزير الزاجي الخيرية

## دار الفوائد

للنشر والتوزيع



الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد.

أما بعد، فإني وقفت على كتاب «تأنيب الخطيب» للأستاذ العلامة محمد زاهد الكوثري، الذي تعقب فيه ما ذكره الحافظ المحدث<sup>(١)</sup> الخطيب البغدادي في ترجمة الإمام أبي حنيفة من «تاريخ بغداد»<sup>(٢)</sup> من الروايات عن الماضين في الغض من أبي حنيفة.

فرأيتُ الأستاذ تعدى ما يوافقه عليه أهل العلم من توقير أبي حنيفة وحسن الذب عنه إلى ما لا يرضاه عالم متثبت من المغالطات المضادة للأمانة العلمية، ومن التخليط في القواعد، والطعن في أئمة السنة ونقلتها، حتى تناول بعض أفضضل الصحابة والتبعين، والأئمة الثلاثة مالكا والشافعى وأحمد وأضرابهم، وكبار أئمة الحديث وثقات نقلاته، والرد لأحاديث صحححة ثابتة، والعيب للعقيدة السلفية، وأساء في ذلك جدًا حتى إلى الإمام أبي حنيفة نفسه، فإنه من [ص ٣] يزعم أنه لا يتأتى الدفاع عن أبي حنيفة إلا بمثل ذلك الصنيع فسأله ما يُثني عليه<sup>(٣)</sup>.

(١) «الحافظ المحدث» من (ط ٢).

(٢) (٤٥٤ - ٣٢٣ / ١٣).

(٣) كذا الأصل، وفي الطبعة الأولى: «بمثل الطعن في هؤلاء الأكابر، فقد فضح وأساء إلى من يريد الذب عنه بسوء صنيعه».

فدعاني ذلك إلى تعقب<sup>(١)</sup> الأستاذ فيما تعدد فيه، فجمعت في ذلك كتاباً أسميته «التكيل بما في تأنيب الكوثري من الأباطيل»، ورتبته على أربعة أقسام:

القسم الأول: في تحرير القواعد التي خلط فيها الأستاذ.

الثاني: في تراجم الأئمة والرواة الذين طعن فيهم الأستاذ، وهم ثلاثة ونِيَّف، فيهم أنس بن مالك رضي الله عنه، وهشام بن عروة بن الزبير بن العوام، والأئمة الثلاثة، وفيهم الخطيب. وأدرجت في ذلك تراجم أفراد مطعون فيهم حاول توثيقهم، ورتبت التراجم على حروف المعجم.

الثالث: في الفقهيات، وهي مسائل انتقدت على أبي حنيفة وأصحابه، حاول الأستاذ الانتصار لمذهبها.

الرابع: في الاعتقادات، ذكرت فيه الحجّة الواضحة لصحة عقيدة أئمة الحديث إجمالاً. وعدة مسائل تعرّض لها الأستاذ.

ولم أقتصر على مقصود التعقب، بل حرصت على أن يكون الكتاب جامعاً لفوائد عزيزة في علوم السنة، مما يعين على التبحّر والتحقيق فيها.

وحرصت على توخي الحق والعدل، واجتناب ما كرهته للأستاذ، خلا أن إفراطه في إساءة القول في الأئمة جرّأني على أن أصرّح ببعض ما يقتضيه صنيعه. وأسأل الله تعالى التوفيق لي وله.

---

(١) (ط): «تعليق».

[ص، ٤] والكتاب على وشك التمام<sup>(١)</sup>، وهذه «طليعة» له أَعْجَلَهَا للقراء، شرحت فيها أمثلة من مغالطات الأستاذ ومجازفاته، وذلك أنواع:

- ١ -

فمن أَوَّلُدِ الأَسْتَاذِ: تبديل الرواية. يتكلّم الأَسْتَاذُ في الأَسْانِيدِ التي يسوقها الخطيب طاغيًّا في رجالها واحدًا واحدًا، فربما مرّ به الرجل الثقة الذي لا يجد فيه طعنًا مقبولًا، فيفتّش الأَسْتَاذُ عن رجل آخر يوافق ذاك الثقة في الاسم وأَسْمَ الأَبِ ويكون مقدورًا فيه، فإذا ظفر به زعم أنه هو الذي في السند<sup>(٢)</sup>.

فمن أمثلة ذلك:

١ - صالح بن أحمد، ومحمد بن أيوب.

قال الخطيب في «التاريخ» (١٣ / ٣٩٤ - ٤١٢)<sup>(٣)</sup>: «أَخْبَرَنَا محمد بن عيسى بن عبد العزيز البزار بهمدان حَدَّثَنَا صالح بن أحمد

---

(١) تم الكتاب بحمد الله تعالى، وطبع بعد وفاة الشيخ رحمه الله أواخر سنة ١٣٨٦ بتصحيح الشيخ الألباني وعلى نفقة الشيخ محمد نصيف جزاهم الله خيرًا، وتغمدهما برحمته.

(٢) وقع له هذا في «تأنيب» في الثاني عشر موضعًا أو أكثر كلها ترجمة رأيه، ولم يقع له فيما يخالف رأيه موضع واحد. وهكذا في الضروب الأخرى، فمن السخريّة بعقل الناس أن يقال: أخطأ ووهم! [المؤلف].

(٣) كذا الأصل، وكذا في «التأنيب». وهو مخالف لرقم النسخة المتداولة اليوم من «التاريخ» الطبعة الأولى سنة ١٣٤٩ بمصر، وانظر التعليق على «التنكيل» (١ / ١٤٩).

أقول: من أجل ذلك أضفت رقم الصفحة من الطبعة المتداولة اليوم بين معرفتين [ ] بعد رقم الصفحة التي أحال إليها المؤلف والكتوري. ثم رجعت للطبعة الجديدة التي حققها د. بشّار عواد للتثبت، وقيدت ما وجدته من فروق أو فوائد فيها.

التميمي الحافظ حدثنا القاسم بن أبي صالح حدثنا محمد بن أيوب أخبرنا إبراهيم بن بشّار قال: سمعت سفيان بن عيينة ...».

تكلّم الأستاذ في هذه الرواية (ص ٩٧) من «التأنيب» فقال: «في سنته صالح بن أحمد التميمي، وهو ابن أبي مقاتل القراطي، هرويّ الأصل، ذكر الخطيب عن ابن حبان أنه كان يسرق الحديث ...، والقاسم بن أبي صالح الحدائ ذهبت كتبه [ص ٥] بعد الفتنة، فكان يقرأ من كتب الناس، وكُفَّ بصره، [كما][١] قاله العراقي، ونقله ابن حجر في «السان الميزان». ومحمد بن أيوب بن هشام الرازبي كذبه أبو حاتم ...، ولا أدرى كيف يسوق الخطيب مثل ذلك الخبر بمثل ذلك السنّد المذكور؟ ولعل الله سبحانه طمس بصيرته، ليفضحه فيما يدعى أنه المحفوظ عند النقلة، بخدلانه المكشوف في كل خطوة».

أقول: أما صالح فصالح بن أحمد الواقع في السنّد موصوف في السنّد نفسه بأنه:

(١) تميمي.

(٢) حافظ.

(٣) يظهر أنه همداني لأن شيخه والراوي عنه همدانيان.

(٤) يروي عن القاسم بن أبي صالح.

(٥) يروي عنه محمد بن عيسى بن عبد العزيز.

(٦) ينبغي بمقتضى العادة أن يكون توفيًّا بعد القاسم بمدة.

(٧) ينبغي بمقتضى العادة أن لا يكون بين وفاته ووفاة الراوي عنه مدة طويلة مما يندر مثله.

---

(١) من (ط ٢٦) وكتاب الكوثري.

وهذه الأوجه كلها متفية في حق القيراطي، فلم يوصف بأنه تميمي، ولا بأنه حافظ وإن قيل: كان يُذكر بالحفظ، فإن هذا لا يستلزم أن يطلق عليه (الحافظ). ولم يُذكر أنه همداني، بل ذكروا أنه هَرَوِي الأصل سكن بغداد، ولم تُذَكَّر له رواية عن القاسم<sup>(١)</sup>، ولا لمحمد بن عبد العزيز رواية عنه<sup>(٢)</sup>، والظاهر أنه جيء به إلى بغداد طفلاً، أو ولد بها؛ فإن في ترجمته من «تاریخ بغداد» ذكر جماعة من شيوخه وكلهم عراقيون من أهل بغداد والبصرة ونواحيها، أو من ورد على بغداد، وسماعه منه قديم، فمن شيوخه البغداديين: يعقوب الدورقي المتوفى سنة ٢٥٢<sup>(٣)</sup>، ويوسف بن موسىقطان المتوفى ٢٥٣، ومن البصريين: محمد بن يحيى بن أبي حزم القيطعي المتوفي سنة ٢٥٣، وصرح الخطيب في ترجمة فضلك الرazi<sup>(٤)</sup> بأن ابن أبي مقاتل بعدي، فلا شأن له من جهة السمع بهمدان ولا بهراة<sup>(٥)</sup>. وكانت وفاته سنة ٣١٦، أي قبل وفاة القاسم باثنتين وعشرين سنة، وقبل وفاة

(١) والقيراطي متهم بسرقة الحديث، وإنما يحمله على ذلك ترفعه أن يروي عن أفرانه فمن دونهم، وشيوخه توفوا سنة ٢٥٢ أو نحوها، وأقدم شيخ سمي للقاسم توفى سنة ٢٧٧، وشيخه في هذه الحكاية توفى سنة ٢٩٤، فكيف يروي سارق الحديث عن أصغر منه بنحو خمس عشرة سنة عن أصغر من شيخ السارق بنحو أربعين سنة؟ [المؤلف].

(٢) بل لم يدركه، فإن شيخ محمد توفوا سنة ٣٧٥ مما بعدها إلا واحداً منهم يظهر أنه توفي قبلها بقليل، وذلك بعد وفاة القيراطي بنحو ستين سنة. [المؤلف].

(٣) وقع في «التنكيل» (٢٠٢) خطأ.

(٤) «التاریخ»: (١٢ / ٣٦٧).

(٥) زيادة استدركها المصنف رحمه الله في «التنكيل» (رقم ١٠٩) وأمر أن تُزداد هنا.

محمد بن عيسى بن عبد العزيز<sup>(١)</sup> بمائة وأربع عشرة سنة<sup>(٢)</sup>، فكيف يروي محمد عمن مات قبله بأزيد من مائة سنة عمن مات بعد الشيخ باثنتين وعشرين سنة؟!

[ص ٦] ومن اطلع على «التأنيب» وغيره من مؤلفات الأستاذ عَلِم أنه لا يُؤتى من جهلٍ بطريق الكشف عن تراجم الرجال الواقعين في الأسانيد، ومعرفة كيف يُعلم انطباق الترجمة على المذكور في السندي عدم انطباقها، ولا يُؤتى من بخلٍ بالوقت ولا سامة للتفتیش، فلا بد أن يكون الأستاذ قد عرف أكثر هذه الوجوه إن لم تُقل جميعها، وبذلك عَلِم لا محالة أن صالح بن أحمد الواقع في السندي ليس بالقيراطي، فيحمله ذلك على المواصلة للبحث، فيجد في «تاريخ بغداد»<sup>(٣)</sup> نفسه في الصفحة اليسرى التي تلي الصفحة التي فيها ترجمة القيراطي - وقد نقل الأستاذ عنها - يجد ثمة ترجمة رجل آخر «صالح بن أحمد بن محمد... أبو الفضل التميمي الهمذاني قدم بغداد وحدث بها عن ... والقاسم بن بندار (وهو القاسم ابن أبي صالح كما في ترجمته من «لسان الميزان»<sup>(٤)</sup>، وقد نقل الأستاذ عنها وكان حافظاً فهماً ثقة ثبتاً...».

لهذا الحافظ ترجمة في «تذكرة الحفاظ» (١٨١ / ٣) وفيها في أسماء

(١) لم أقف على تاريخ وفاة محمد بن عيسى، ولكن الخطيب أدركه بهمدان، فبان أنه كان حياً عند دخول الخطيب همدان. [المؤلف].

(٢) الأصل: «بأزيد من مائة سنة» وأمر المؤلف في «التنكيل»: (رقم ١٠٩) بإصلاحها بما ثبت.

(٣) (٣١٧ / ٩).

(٤) (٣٧١ / ٦).

شيوخه «القاسم بن أبي صالح» وفيها ثناء أهل العلم عليه، وفيها أن وفاته سنة ٣٨٤. وذكره ابنُ السمعاني في «الأنساب»<sup>(١)</sup> الورقة ٥٩٢، وذَكَر في الرواية عنه: أبو الفضل محمد بن عيسى البزار. وإذا كانت وفاة هذا الحافظ سنة ٣٨٤ فهي متأخرة عن وفاة القاسم بست وأربعين سنة، ومتقدمة على وفاة محمد بن عيسى بست وأربعين سنة<sup>(٢)</sup>، ومثل هذا يكُثُر في العادة في الفرق بين وفاة الرجل ووفاة شيخه ووفاة الراوي عنه، فاتضح يقيناً أن هذا الحافظ الفهم الثقة الثبت هو الواقع في السند.

[ص ٧] وقد عرف الأستاذ هذا حقّ معرفته، والدليل على ذلك:

أولاً: ما عرفناه من معرفة الأستاذ وتيقظه.

ثانياً: أن ترجمة التمييقي قريبة من ترجمة القيراطي التي طالعها الأستاذ.

ثالثاً: أن من عادة الأستاذ – كما يُعلَم من «التأنيب» – أنه عندما يريد القبح في الراوي يتبع الترافق التي فيها ذاك الاسم واسم الأب فيما تصل إليه يده من الكتب، ولا يكاد يقنع بترجمة فيها قبح، لطمعه أن يجد أخرى فيها قبح أشَفَّ لعيظه.

رابعاً: في السند «الحافظ» وذلك يدعو الأستاذ إلى مراجعة «تذكرة الحفاظ»<sup>(٣)</sup>.

خامساً: في عبارة الأستاذ: «والقاسم بن أبي صالح الحذا ذهبت كتبه بعد

(١) (٤٢٥-٤٢٦).<sup>(١٣)</sup>

(٢) الأصل: «بنيف وثلاثين» وأمر المؤلف في «التنكيل»: (رقم ١٠٩) بتغييرها بما هو مثبت.

(٣) «رابعاً... الحفاظ» من الأصل فقط.

الفتنة، فكان يقرأ من كتب الناس وكُفَّ بصره، قاله العراقي، ونقله ابن حجر في «لسان الميزان».

والذي في «لسان الميزان» (٤ / ٤٦٠)^(١): «(ز) - قاسم بن أبي صالح بن دار... الحذاء... روى عنه إبراهيم بن محمد بن يعقوب وصالح بن أحمد الحافظ... قال صالح: كان صدوقاً متقدناً لحديثه، وكتبه صحيح بخطه، فلما وقعت الفتنة، ذهبت عنه كتبه، فكان يقرأ من كتب الناس وكُفَّ بصره، وسماع المتقدمين عنه أصح».

وحرف (ز) أول الترجمة إشارة إلى أنها من زيادة ابن حجر. كما نبه عليه في خطبة «اللسان»^(٢)، وذكر هناك أن لشيخه العراقي ذيلًا على «الميزان»، وأنه زاد تلك التراجم وغيرها في «اللسان» فما كان من ذيل شيخه العراقي جعل في [ص ٨] أول الترجمة حرف (ذ) وما كان من غيره جعل حرف (ز)، فعلى من هذا أن ترجمة القاسم من زيادة ابن حجر نفسه لا من ذيل العراقي.

هب أن الأستاذ وهم في هذا، فالمعنى هنا أن الذي في الترجمة من الكلام في القاسم هو من كلام الراوي عنه صالح بن أحمد الحافظ، فلماذا عدل عنه الأستاذ^(٣) ونسبه إلى العراقي؟

---

(١) (٦ / ٣٧٢ - ٣٧١).

(٢) (١٩٣ / ١).

(٣) (ط): «فلماذا دلس الكوثريُّ النقلَ وحرَّفَه». والظاهر أنها من زيادات المصحح التي تبرأ المؤلف من عهدها في «تعزيز الطبيعة» (ص ٩٤ هامش ١)، وفي «شكر الترحيب» (ص ١٩١ - ١٩٠).

الجواب واضح، وهو أن الكوثري خشي إن نسب الكلام إلى صالح بن أحمد الحافظ أن يتتبّعه القارئ فيقول: الظاهر أن صالح بن أحمد الحافظ هذا هو الواقع في سند الخطيب والظاهر أنه غير القراطي لوجهين:

الأول: أن القراطي مطعون فيه، فلم يكن الحفاظ ليعتمدوا بكلامه في القاسم، وكذلك الأستاذ الكوثري لم يكن ليعتمد بكلام القراطي.

الثاني: أن كلام صالح في الترجمة يدل أنه تأخر بعد القاسم، والقراطي توفي قبل القاسم باثنتين وعشرين سنة، وبهذا يتبيّن أيضًا أن الكلام في القاسم لا يضره بالنسبة إلى رواية الخطيب، لأنها من روایة صالح بن أحمد الحافظ نفسه وهو المتكلّم فيه، فلم يكن ليروي عنه إلا ما سمعه منه من أصوله قبل ذهابها، فأعرض الأستاذ لهذين الغرضين عن صالح بن أحمد الحافظ، ونسب كلامه إلى العراقي، وحذف من العبارة ما فيه ثناء على القاسم. وهذه عادة له، ستأتي أمثلة منها إن شاء الله تعالى.

[ص ٩] والمقصود هنا إثبات أن الأستاذ قد عرف يقينًا أن صالح بن أحمد الواقع في السند ليس هو بالقراطي، بل هو ذاك الحافظ الفهم الثقة ثابت<sup>(١)</sup>، ولكن كان الأستاذ مضطرباً إلى الطعن في تلك الرواية، ولم يجد في ذاك الحافظ مغماً، ووّقعت بيده ترجمة القراطي المطعون فيه، وعرف أن هذا الفن أصبح بغاية الغرابة، فغلب على ظنه أنه إذا زعم أن الواقع في السند هو القراطي لا يرد ذلك عليه أحد، فأما الله تبارك وتعالى فله معه حساب آخر، والله المستعان.

(١) وليس من شأن الأستاذ تقليد معظمه ولا لجنته، وقد انتقدهما ص ٥٦ في «تأنيبه» حيث لم يكن له هو في موافقتهما. [المؤلف]. وهذا التعليق مما زاده المؤلف في (ط. الثانية).

وأما محمد بن أيوب؛ فالأستاذ يعلم أن المشهور بهذا الاسم في تلك الطبقة، والمراد عند الإطلاق في الرواية هو الحافظ الجليل الثقة ثبت محمد بن أيوب بن يحيى بن الضريس، ترجمته في «تذكرة الحفاظ» (١٩٥/٣).

وقد احتاج الأستاذ (ص ١١٤) في معارضته ما رواه ابن أبي حاتم عن أبيه عن ابن أبي سريح بما رواه الخطيب عن البرقاني عن أبي العباس بن حمدان عن محمد بن أيوب عن ابن أبي سريح، وذلك بناء من الأستاذ على أن شيخ ابن حمدان هو محمد بن أيوب بن يحيى بن الضريس لشهرته، هذا مع أنه لا يُعرف لابن الضريس رواية عن ابن أبي سريح، فأماماً روايته عن إبراهيم بن بشار فنصّ عليها المزي في ترجمة إبراهيم من «تهذيبه»<sup>(١)</sup> قال: «روى عنه ... ومحمد بن أيوب بن يحيى بن الضريس».

فاما محمد بن [ص ١٠] أيوب بن هشام فمُقلّ مرغوب عن الرواية عنه، لا تُعرف له رواية عن إبراهيم بن بشار ولا للقاسم بن أبي صالح رواية عنه. فقد بدأ الأستاذ عمداً في ذاك السند حافظين جليلين برجلين مطعون فيهما، وصنع ما صنع في شأن القاسم بن أبي صالح، وقد بان أنه ثقة، وأن هذه الرواية من صحيح روایته.

ومن العجائب أن الأستاذ ارتكب هذه الأفاعيل<sup>(٢)</sup> وهو يعلم أن ذلك لا يغني عنه شيئاً، ولو لم تتبين الحقيقة؛ لأن ذلك الأثر نفسه ثابت عن

---

(١) (١٠٣/١).

(٢) (ط): «الأباطيل».

إبراهيم بن بشار من غير هذه الطريق، فقد ذكره ابن عبد البر في «الانتقاء» (ص/١٤٨)<sup>(١)</sup> عن «تاریخ ابن أبي خیثمة» قال: «حدثنا إبراهيم بن بشار ...» و«الانتقاء» تحت نظر الكوثري كل وقت، كما يدل عليه كثرة نقله عنه في «التأنيب».

وأعجب من هذا كله وأغرب قول الكوثري بعد تلك الأفاعيل: «ولا أدرى كيف يسوق الخطيب ... ولعل الله سبحانه طمس بصيرته ليفضحه بخذلانه المكشوف في كل خطوة».

وهذا المترجّى واقع ولكن بمن؟ هكذا تكون الأمانة عند الأستاذ<sup>(٢)</sup>!  
[ص/١١]-٣-أحمد بن الخليل.

قال الخطيب (١٣) [٣٧٥ / ٣٨٠]: «أخبرنا ابن الفضل أخبرنا عبد الله بن جعفر حدثنا يعقوب بن سفيان حدثنا أحمد بن الخليل حدثنا عبدة...».

ذكر الأستاذ هذه الرواية (ص/٤٦) وقال: «وأحمد بن الخليل هو البغدادي المعروف بجور، توفي سنة ستين ومائتين، قال الدارقطني: ضعيف لا يحتاج به. وهكذا يكون المحفوظ عند الخطيب».

أقول: الصواب في لقب البغدادي الذي تكلم فيه الدارقطني «حور» بالحاء المهملة كما ضبطه أصحاب «المشتبه»<sup>(٣)</sup>. والذي في «الميزان»

(١) (ص/٢٧٥ - المحققة).

(٢) «هكذا...الأستاذ» من الأصل فقط.

(٣) انظر «المؤتلف والمختلف»: (١/٤٩٩) للدارقطني، و«الإكمال»: (٢/١٦٧).

و«اللسان»<sup>(١)</sup> في وفاته: «بقي إلى ما بعد الستين ومائتين» ولم يذكروا له روایة عن عبدة، ولا لیعقوب بن سفيان روایة عنه، وقد قال یعقوب بن سفيان كما في ترجمة أحمد بن صالح من «تهذیب التهذیب»<sup>(٢)</sup>: «كتبت عن ألف شیخ وكسر كلهم ثقات».

وقبل ترجمة (حور) في «تاریخ بغداد»<sup>(٣)</sup> ترجمة رجل آخر: «أحمد بن الخلیل أبو علي التاجر البغدادی ... روی عنه... یعقوب بن سفيان». وهذا التاجر له ترجمة في «التهذیب»<sup>(٤)</sup>، وفيها روایة یعقوب بن سفيان عنه، وتوثيق الأئمة له، وفيها: «قلت: لم أر له في أسماء شیوخ النسائي ذکرًا، بل الذي فيه أحمد بن الخلیل، نیسابوری، کتبنا عنه، لا بأس به، وقد قال الدارقطنی: قديم، لم يحدّث عنه من البغدادیین أحد وإنما حديثه بخراسان، فلعله سکن خراسان».

أقول: فکأنَ النسائي نسبَه إلى مسكنه. وهذا هو الواقع في سند الخطیب؛ لأنَه هو الذي یروی عنه یعقوب بن سفيان، ولأنَه ثقة، یعقوب کتب عن الثقات، ولأنَه سکن خراسان.

[ص ١٢] وشیخه في السند عبدة، وهو خراسانی، ولا ريب أنَ الأستاذ عند تفتیشه عن أحمد بن الخلیل وقف أوّلاً على ترجمة هذا التاجر، وعرف

---

لابن ماکولا، و«توضیح المشتبه»: (٥٣٨/٢).

(١) «المیزان»: (٩٦/١)، و«اللسان»: (٤٥٣/١).

(٢) (٤٠/١).

(٣) (١٢٩/٤).

(٤) (٢٧/١).

أنه هو الواقع في السنن، ولكنه رآه ثقة، وهو بالحاجة إلى الطعن في تلك الرواية، فعدل عنده إلى ذاك الضعيف «حور». نعوذ بالله من الحَوْر بعد الكَوْر، وهكذا تكون الأمانة عند الأستاذ<sup>(١)</sup>!

٤ - محمد بن جبويه.

قال الخطيب (٣ / ٣٧٠ - ٣٧١) : «جبريل بن محمد المعدل بهمذان حدثنا محمد بن حبويه (كذا) النخاس حدثنا محمود بن غيلان...». ذكر الأستاذ هذه الرواية (ص ٣٤) وقال: «...في الطبعات الثلاث: «حيّويه» وال الصحيح «جبويه»، هو ابن جبويه النخاس الهمذاني، وقد كذبه الذهبي في «تلخيص المستدرك» حيث قال في حديث مينا: ابن جبويه متهم بالكذب...».

وذكر الخطيب (١٣ / ٣٨١ - ٣٩٠) أثراً آخر بمثل السنن المتقدم، فقال الأستاذ (ص ٦٤) : «ووقع في الطبعات الثلاث بلفظ «حبويه»، وهو تصحيف كما سبق، متهم بالكذب...، وقال الذهبي في «مشتبه النسبة» (كذا)<sup>(٢)</sup> : ومحمد بن جبويه الهمذاني عن محمود بن غيلان. اهـ. لكن لا يمكن إدراكه لابن غيلان... والخبر كذب مُلْفَق».

أقول: قول الأستاذ: «لا يمكن إدراكه لابن غيلان» واضح الدلالة على أن الأستاذ اطلع على وفاة هذا الرجل، وليس مذكورة في «تلخيص [ص ١٣] المستدرك» ولا في «المشتبه»، وإنما هي مذكورة في ترجمته من الكتب، إذن فقد اطلع الأستاذ على ترجمته، وهذا واضح فإنه يبعد أن يعذر الأستاذ

(١) «عند الأستاذ» من الأصل.

(٢) يشير المصنف رحمه الله إلى خطأ الكوثري في تسمية كتاب الذهبي، وإنما اسمه الصحيح «المشتبه».

على ما في «تلخيص المستدرك» بدون أن يقف على الترجمة، وبهـ عشر على ذلك قبل النظر في الترجمة، فمن عادة الأستاذ أنه لا يشتفي بمثل ذلك الطعن، بل يفتـش عن الترجمة لعله يجد فيها طعـناً أشد من ذلك.

وكانـي بالأـستاذ أولـ ما نظرـ في هذاـ الرجلـ راجـعـ «المـيزـانـ» وـ«الـلـسانـ»، فـوجـدـ فيـ الأولـ بـينـ تـرـجمـتـيـ مـحمدـ بنـ حـنـيفـةـ وـمـحمدـ بنـ حـيـدرـةـ «مـحمدـ بنـ حـيـويـهـ بنـ الـمـؤـملـ الـكـرجـيـ...ـ قـالـ الـخـطـيـبـ...ـ»، وـوجـدـ فيـ الثـانـيـ بـينـ تـرـجمـتـيـ مـحمدـ بنـ حـوـيـطـبـ وـمـحمدـ بنـ حـيـدرـةـ كـمـاـ فـيـ الأولـ، وـزـادـ: «وـرـوـىـ أـيـضـاـ عـنـ الدـبـرـيـ...ـ مـاتـ سـنـةـ ٣٧٣ـ،ـ وـأـورـدـ لـهـ الـحاـكـمـ فيـ «الـمـسـتـدـرـكـ»ـ حـدـيـثـاـ فـيـ مـنـاقـبـ فـاطـمـةـ.ـ فـقـالـ الـذـهـبـيـ:ـ...ـ مـحمدـ بنـ حـيـويـهـ الـكـرجـيـ مـتـهمـ بـالـكـذـبـ»ـ،ـ وـلـمـاـ وـجـدـ الأـسـتـاذـ فـيـهـماـ «ـقـالـ الـخـطـيـبـ...ـ»ـ رـاجـعـ «ـتـارـيخـ بـغـدـادـ»ـ فـوـجـدـ فـيـهـ (٥/٢٣٣ـ)ـ فـيـ أـوـاـخـرـ حـرـفـ الـحـاءـ الـمـهـمـلـةـ مـنـ أـبـنـاءـ الـمـحـمـدـيـنـ تـرـجمـةـ هـذـاـ الرـجـلـ،ـ وـلـمـاـ وـجـدـ فـيـ «ـالـلـسانـ»ـ ذـكـرـ «ـالـمـسـتـدـرـكـ»ـ رـاجـعـ فـضـائـلـ فـاطـمـةـ عـلـيـهـاـ السـلـامـ مـنـ «ـالـمـسـتـدـرـكـ»ـ،ـ فـوـجـدـ فـيـهـ (٣/١٦٠ـ)ـ «ـحـدـثـنـاـ أـبـوـ بـكـرـ مـحـمـدـ بنـ حـيـويـهـ بنـ الـمـؤـملـ الـهـمـذـانـيـ حـدـثـنـاـ إـسـحـاقـ...ـ»ـ.ـ وـفـيـ «ـتـلـخـيـصـهـ»ـ لـلـذـهـبـيـ:ـ «ـثـنـاـ مـحـمـدـ بنـ حـيـويـهـ الـهـمـذـانـيـ حـدـثـنـاـ إـسـحـاقـ الـدـبـرـيـ...ـ»ـ ثـمـ قـالـ الـذـهـبـيـ:ـ «ـابـنـ حـيـويـهـ مـتـهمـ بـالـكـذـبـ»ـ.ـ وـلـمـ يـجـدـ الأـسـتـاذـ فـيـ هـذـهـ الـمـرـاجـعـ كـلـهـاـ مـاـ يـشـعـرـ بـأـنـ هـذـاـ هـوـ الـوـاقـعـ [صـ ١٤ـ]ـ فـيـ سـنـدـ تـيـنـكـ الـرـوـاـيـتـيـنـ عـنـ الـخـطـيـبـ،ـ بـلـ وـجـدـ مـاـ يـدـفعـ ذـلـكـ،ـ فـإـنـهـمـ أـرـخـواـ وـفـاةـ هـذـاـ الرـجـلـ سـنـةـ ٣٧٣ـ وـشـيـخـ الـوـاقـعـ فـيـ السـنـدـ مـحـمـودـ بنـ غـيـلـانـ وـفـاتـهـ سـنـةـ ٢٣٩ـ،ـ وـمـنـ هـنـاـ أـخـذـ الأـسـتـاذـ أـنـهـ لـمـ يـدـرـكـهـ،ـ ثـمـ رـاجـعـ الأـسـتـاذـ «ـمـشـتـبـهـ الـذـهـبـيـ»ـ لـعـلـهـ يـجـدـ فـيـهـ ذـكـرـاـ الـلـوـاقـعـ فـيـ السـنـدـ،ـ فـظـفـرـ بـذـلـكـ «ـمـحـمـدـ بنـ جـبـوـيـهـ الـهـمـذـانـيـ عـنـ

محمود بن غيلان» فعلم أن هذا هو الواقع في السند وأنه غير الكرجي.  
أولاً: لأنهم اتفقوا على أن أول اسم والد الكرجي حاء مهملة، وكلهم  
من أئمة (المشتبه)، ومنهم الذهبي نفسه في «الميزان» وهو الذي ضبطَ والد  
الراوي عن محمود بن غيلان بالجيم والموحدة.

وثانياً: لأن الذهبي يقول في ابن جبويه «عن محمود بن غيلان»  
والكرجي لم يدرك محموداً، فانقسم الأستاذ شطرين، شطره حقق أن  
الصواب في الواقع في السند (محمد بن جبويه) بالجيم والموحدة، وشطره  
مال مع الهوى، فزعم أن الواقع في السند هو الذي اتهمه الذهبي!

وكتب كذى رجلين رجلٍ صحيحة ورجلٍ رمى فيها الزمان فشلت<sup>(۱)</sup>  
وقد ذكر ابن ماكولا في «الإكمال»<sup>(۲)</sup> الرجلين قال: «أما جبويه أوله  
جيم معجمة بعدها باء مشددة معجمة بواحدة، فهو محمد بن جبويه بن  
بندار أبو جعفر الهمذاني النخاس، يروي عن محمود بن غيلان... حدث  
عنه... وجبريل بن محمد». وقال فيمن أوله حاء مهملة: «وأما حيويه باء  
قبل الواو معجمة باثنتين من تحتها فهو... ومحمد بن حيويه أبو بكر  
الكرجي، [ص ۱۵] يعرف بابن أبي روضة، حدث عن... وإسحاق الدّبّري».

وعذر الأستاذ أن ابن جبويه لم يَطْعُنْ فيه أحد، والأستاذ مضطّر إلى  
الطعن في تينك الروايتين، وهكذا تكون الأمانة عند الأستاذ!

هذا، والأثر الأول رواه محمود بن غيلان عن وكيع، فقال الأستاذ بعدما

(۱) البيت لكثير عزة «ديوانه» (ص ۵۵).

(۲) (۳۶۰-۳۶۱ على التوالي).

تقدم: «فلا يصح هذا الخبر عن وكيع بمثل هذا السند، والذي صحّ عنه هو ما أخرجه الحافظ أبو القاسم بن أبي العوّام صاحب النسائي والطحاوي في كتابه «فضائل أبي حنيفة وأصحابه» المحفوظ بدار الكتب المصرية وعليه خطوط كثيرة من كبار العلماء الأقدمين وسماعاتهم، وهو من مرويات السّلفي حيث قال: حدثني محمد بن أحمد بن حماد قال: حدثنا إبراهيم بن جنيد قال: حدثنا عبد بن يعيش قال حدثنا وكيع ... اهـ. وأين هذا من ذاك؟ فبذلك تبين ما في رواية الخطيب بطريق ابن جبويه الكذاب من الدخائل. هكذا يكون المحفوظ عند الخطيب، نسأل الله العافية».

أقول: المشهور من آل أبي العوّام أحمد بن محمد بن عبد الله بن محمد بن أحمد، ولأهالي العبيديون الباطنية القضاة بمصر، فكان يقضي بمذهبهم، ولم أر من وثيقه، روى عنه الشهاب القضاعي هذا الكتاب الذي ذكره الأستاذ، رواه أحمد عن أبيه عن جده على أنه تأليف الجد عبد الله بن محمد.

وقد فتشت عن تراجمهم؛ فأما أحمد بن محمد فله ترجمة في «قضاة مصر»<sup>(١)</sup> وفي «الجواهر المضيئة في طبقات الحنفية»<sup>(٢)</sup> لعبد القادر القرشي، ووعد القرشي أن يذكر أباه وجده، ثم ذكر الجد<sup>(٣)</sup> فقال: «عبد الله بن محمد بن أحمد جدّ أحمد بن محمد بن عبد الله الإمام المذكور في حرف الألف، ويأتي ابنه محمد».

(١) «رفع الإصر عن قضاة مصر» (ص ١٠١ - ١٠٦).

(٢) (رقم ٢١٠).

(٣) (رقم ٧٢٢).

هذا نص الترجمة بحذافيرها، [ص ١٦] ولم أجد فيها<sup>(١)</sup> ترجمةً لمحمد، فعبد الله هذا هو الذي يقول الأستاذ فيه: «الحافظ... صاحب النسائي والطحاوي». كأنه أخذ ذلك من روایته عنهما في ذاك الكتاب.

فأما أحمد فقد عُرف بعض حاله، وأما أبوه وجده فلم أجد لهما أثراً إلا من طريقه، وأما محمد بن أحمد بن حماد فترجمته في «لسان الميزان» (٤١/٥)<sup>(٢)</sup>.

وأما إبراهيم بن جُنيد، فإن كان هو الرّقِي فمجهول كما في «لسان الميزان» (٤٥)<sup>(٣)</sup>. وإن كان هو إبراهيم بن عبد الله بن الجُنيد الحُتَّلي البغدادي – نُسب إلى جده – فثقة، لكن لم أر في ترجمته من «تاريخ بغداد»<sup>(٤)</sup> ذكر عُبيد بن يعيش في شيوخه، ولا محمد بن أحمد بن حماد في الرواية عنه<sup>(٥)</sup>. وأما عُبيد بن يعيش فذكره ابن حبان في «الثقات»<sup>(٦)</sup> وقال: «كان يخطئ».

وعلى فرض صحة هذه الرواية فليس فيها ما ينافي رواية الخطيب، بل بما متفقان في أصل المعنى، غاية الأمر أن في رواية الخطيب زيادة، وقد يكون وكيع قال مرة كذا، وقال مرة كذا. وعلى فرض التنافي فرواية الخطيب

---

(١) أي «الجواهر المضيئة» [المؤلف]. وكذا ذكر محققتها عبد الفتاح الحلول.

(٢) (٥٠٦/٦).

(٣) (٢٦٠/١).

(٤) (١٢٠/٦).

(٥) محمد بن أحمد بن حماد أبو بشر الدولابي من تلاميذ إبراهيم بن الجنيد، روى عنه في مواضع كثيرة من كتابه «الكتني والأسماء».

(٦) (٤٣١/٨).

أثبت، والأستاذ يتحقق ذلك، ولكنه يفعل الأفاعيل، ثم يبالغ في التهويل، ثم يقول: «نَسَأَ اللَّهُ الْعَافِيَةُ»!

## ٥- أبو عاصم.

قال الخطيب (١٣ / ٣٩١ - ٤٠٩): «...الأبار حدثنا الحسن بن علي الحلواني حدثنا أبو عاصم عن أبي عوانة...». فذكر الأستاذ هذه الرواية (ص ٩٢) ثم قال: «...وفيه أيضاً أبو عاصم العباداني وهو منكر الحديث».

أقول: الأستاذ يعلم أن الواقع في السندي هو أبو عاصم النبيل الضحاك بن مخلد الثقة المأمون؛ لأنَّه هو المشهور بأبي عاصم في تلك [ص ١٧] الطبقة، والمراد عند الإطلاق، وعنه يروي الحلواني كما في ترجمة الضحاك من «تهذيب التهذيب»<sup>(١)</sup> وترجمة الحلواني من «تهذيب المزي»<sup>(٢)</sup>. ولكن هكذا تكون الأمانة عند الأستاذ!

وذكر الخطيب (٣ / ٤٢٣) أثرين، أحدهما من طريق أبي قلابة الرقاشي، والآخر من طريق مُسَدَّد، كلاهما عن أبي عاصم عن سفيان الثوري، فذكرهما الأستاذ (ص ١٦٩) ثم قال: «وربما يكون أبو عاصم في السندين هو العباداني وحاله معلومة».

أقول: قد عَلِم الأستاذ أنه الضحاك بن مخلد النبيل الثقة المأمون، فإنه المعروف بالرواية عن الثوري كما في ترجمته من «تهذيب التهذيب»<sup>(٣)</sup>.

---

(١) (٤٥١ / ٤).

(٢) (١٥٢ / ٢ - ١٥٣).

(٣) (٤٥٠ / ٤).

وترجمة الثوري من «تهذيب المزي»<sup>(١)</sup>. عنده يروي أبو قلابة الرقاشي كما في ترجمته من «تاريخ بغداد» (٤٢٥ / ١٠). وقد تغلب الأستاذ هنا على هواه إلى حدّ ما، إذ اقتصر على قوله: «وربما...» ولم يجزم كعادته.

## ٦ - أحمد بن إبراهيم.

قال الخطيب (٣٨١ / ١٣) : «...الأبار أخبرنا أحمد بن إبراهيم قال: قيل لشريك ...».

ذكر الأستاذ هذه الرواية (ص ٦١)، ثم قال: «...وأما أحمد بن إبراهيم فهو النُّكْري، ولفظه لفظ الانقطاع، ولم يدرك شريكًا إلا وهو صبي».

أقول: أول مذكور ممن يقال له: أحمد بن إبراهيم في «تاريخ بغداد»<sup>(٢)</sup> [ص ١٨] و«تهذيب التهذيب»<sup>(٣)</sup>: «أحمد بن إبراهيم بن خالد الموصلي». وذكر سماعه من شريك، وذكر المزي في «التهذيب»<sup>(٤)</sup> شريكًا في شيوخه<sup>(٥)</sup>. ويُعلم من تاريخ وفاته والنظر في مولد الأبار أن الأبار أدركه إدراكًا واضحًا، وهو معه في بلد، وبذلك يُعلم أنه هو الواقع في السندي، ولكن الأستاذ رأى هذا ثقةً فالتمس غيره ممن تهيئة له المغالطة به، ويكون فيه مطعن، فلم يجد إلا النكري، وهو ثقةً أيضًا لكن كان صغيرًا عند وفاة شريك، ولم تذكر له رواية عن شريك، فقنع به الأستاذ، وهكذا تكون الأمانة عند الأستاذ!

(١) (٢١٩ / ٣).

(٢) (٥ / ٤).

(٣) (٩ / ١) وليس فيه ذكر شريك.

(٤) (٢٥ / ١).

(٥) «وذكر ... شيوخه» من (ط ٢).

وأما قول الأستاذ: «لفظ انقطاع» فيرده أن أحمد بن إبراهيم الموصلي ثقة، وقد ثبت سماعه من شريك، ولم يكن مدلّساً، فروايته عن شريك محمولة على السمع، كما هو معروف في علوم الحديث، وأصول الفقه. وسيأتي شرح هذه القاعدة وبعض دقائقها في القسم الأول من «التنكيل»<sup>(١)</sup> إن شاء الله تعالى.

٧- أبو الوزير.

قال الخطيب (١٣ / ٣٨٤ [٣٩٧]): «...عبد الله بن محمود المروزي، قال: سمعت محمد بن عبد الله بن قهزاد يقول: سمعت أبا الوزير أنه حضر عبد الله بن المبارك...».

ذكر الأستاذ هذه الرواية (ص ٦٩) ثم قال: «عبد الله بن محمود مجھول الصفة، وكذا أبو الوزير عمر بن مطرف».

أقول: عبد الله بن محمود من الحفاظ الأثبات كما يأتي في فرع (٢) (ز) من هذه «الطليعة» إن شاء الله تعالى.

[ص ١٩] وأما أبو الوزير فكيف يزعم الأستاذ أنه عمر بن مطرف؟ مع أن عمر بن مطرف لم يُعرف برواية أصلًا، وإنما ذكر اسمه في نسب ابنيه إبراهيم و محمد.

وقد قال الأستاذ (ص ٨٣): «قاعدة ابن المبارك في الفقه ...» وإنما أخذ ذلك مما رواه الخطيب (١٣ / ٣٤٣): «...أبو حمزة المروزي قال: سمعت

---

(١) انظر (١٣٥ / ١) فما بعدها.

(٢) كذا في الأصل وانظر (ص ٧٧)، وإن كان المؤلف قد سماها أحياناً «أنواعاً». وسماها في «شكر الترحيب»: «فروعًا» في مواضع عدّة.

ابن أعين أبو الوزير...». وعادة الأستاذ في الصبر على التنقيب تقضي بأنه قد راجع «الكتني» للدولابي فوجد فيه (١٤٧/٢): «أبو الوزير محمد بن أعين المروزي، روى عن ابن المبارك»، فبادر الأستاذ إلى نظر هذا الاسم في «تهذيب التهذيب» فوجد فيه (٦٦/٩): «محمد بن أعين أبو الوزير المروزي خادم ابن المبارك، روى عنه وعن ابن عيينة وفضيل بن عياض... وخلق، عنه أحمد وإسحاق... و Mohammad بن عبد الله بن قهزاذ وأخرون، قال أبو علي محمد بن علي بن حمزة المروزي: يقال إن عبد الله أوصى إليه، وكان من ثقاته وخواصه، وذكره ابن حبان في «الثقات»<sup>(١)</sup>، وقد ذكره ابن أبي حاتم (٢٠٧/٢) فقال: «وصي ابن المبارك».

فعلم الأستاذ يقيناً أن هذا هو الواقع في السندي، ولكنه لم يوجد فيه مغماً؛ لأن ثقة ابن المبارك به واعتماده عليه توثيق، ورواية الإمام أحمد عنه توثيق؛ لـمَا عُرِفَ من توقيِّيَّةٍ<sup>(٢)</sup>، ومع ذلك توثيق ابن حبان، ولم يعارض ذلك شيءٌ، ففزع الأستاذ إلى التبديل كعادته، فزعم أن أبو الوزير [ص ٢٠] الواقع في السندي هو عمر بن مطرف؛ وذلك أنه لم يوجد في كتني «التهذيب» ذكرًا لأبي الوزير، فطمع أن من يتعقبه لا يهتدى إلى ترجمة محمد بن أعين!

(١) (٦٥/٩).

(٢) كان ابن المبارك رجل دين ودنيا، فلم يكن ليشق في شؤونه في حياته وفي مخلفاته بعد وفاته إلا بعد أمين يقطن، وهذا توثيق عملي قد يكون أقوى من القولي، والإمام أحمد لا يروي إلا عن ثقة عنده، صرح به شيخ الإسلام ابن تيمية، والسبكي في «شفاء السقام» والسعدي في «فتح المغيث» ص ١٣٤، ويقتضيه ما في «تعجيل المفعة» ص ١٥ و ١٩. وفي ترجمة عامر بن صالح ما يدل على ذلك. [المؤلف].

ثم رأى في الأبناء من «التهذيب»<sup>(١)</sup>: «ابن وزير جماعة منهم محمد...» فرجع إلى من يقال: (محمد بن الوزير) فوجد جماعة، ووجد معهم: «محمد بن أبي الوزير هو محمد بن عمر، تقدم»، فنظر ترجمته فإذا هو محمد بن عمر بن مطرف، فمن هنا أخذ الأستاذ اسم عمر بن مطرف، والله أعلم.

وهكذا تكون الأمانة عند الأستاذ!

#### - ٨ - محمد بن أحمد بن سهل.

قال الأستاذ (ص ٦٣): «وهناك روایة... وهي ما رواه هبة الله الطبری في «شرح السنة» عن محمد بن أحمد بن سهل (الأصباغي) عن محمد بن أحمد بن الحسن (أبي علي بن الصواف)...».

كذا فسر الأستاذ من عنده بقوله: «الأصباغي»، مع أن الأصباغي سكن دمشق، وهو مُقلّ لا يعرف له روایة عن ابن الصواف، ولا لهبة الله روایة عنه ولا لقاء، واقتصر الخطیب في ترجمته (٣٠٧ / ١) على قوله: «...سكن دمشق وحدث بها عن محمد بن الحسين البستان، وروى عنه أبو الفتح بن مسحور».

ومرة الأستاذ ويقطنه تقتضي أن يكون قد شعر بهذا وفتّش، فعلم أن شیخ هبة الله في السند هو محمد بن أحمد بن فارس بن سهل أبو الفتح بن أبي الفوارس الحافظ الثقة الثبت، وترجمته في «تاریخ بغداد» (٣٥٢ / ١) وفيها: «سمع من ... وأبي علي بن الصواف ... حديث عنه ... وهبة الله بن

---

(١) (٣١٦ / ١٢).

الحسن الطبرى».

[ص ٢١] وإنما أسقط هبة الله في ذاك السنن باسم الجد على ما عُرف من عادة المحدثين في تفتهنهم في ذكر شيوخهم الذين أكثروا عنهم.

٩ - محمد بن عمر.

قال الخطيب (٤٣٠ / ٤٠٥) [١٣]: «محمد بن الحسين بن حميد بن الربيع حدثنا محمد بن عمر بن دليل قال: سمعت محمد بن عبيد الطنافسي ...».

ذكر الأستاذ هذه الرواية (ص ١٢٦) وقال: «محمد بن عمر هو ابن وليد التيمي، وقد تصحّح «وليد» إلى «دليل» في الطبعات كلها، ويقول عنه ابن حبان: يروى عن مالك ما ليس من حديثه...».

أقول: لم يذكروا في ترجمة محمد بن عمر بن وليد التيمي الذي تكلم فيه ابن حبان وغيره أنه يروي عن محمد بن عبيد الطنافسي، ولا أنه يروي عنه محمد بن الحسين بن حميد بن الربيع، وأراه أقدم من ذلك، فإنه يروي عن المُتوفّين حوالي سنة ١٨٠، كمسلم بن خالد، ومالك، وهشيم، فيبعد أن ينزل إلى محمد بن عبيد المُتوفى سنة ٢٠٤، ولم يذكروا راوياً عن التيمي هذا إلا أبو زرعة المولود سنة ٢٠٠، ويبعد أن يكون أدركه - أعني التيمي هذا - محمد بن الحسين بن حميد الذي أقدم من سمي من شيوخه موئاً أبو سعيد الأشج المُتوفى سنة ٢٥٧، فالأقرب أن يكون الواقع في السنن هو محمد بن عمر بن وليد الكندي الكوفي، يروي عن الكوفيين المُتوفّين حوالي سنة مائتين، وأقدم من سموا من شيوخه محمد بن فضيل المُتوفى سنة ١٩٥.

وذكر [ص ٢٢] ابن أبي حاتم<sup>(١)</sup> هذا الكنديّ فقال: «كتب عنه أبي في الرحلة الثالثة بالكوفة، وقدمنا الكوفة سنة ٢٥٥ وهو حي فلم يُقْضِ لنا السَّمَاعُ مِنْهُ». وقال النسائي: «لا بأس به»، وذكره ابن حبان في «الثقة»<sup>(٢)</sup>. فهذا كوفي يروي عن أقران محمد عبيد، و محمد بن عبيد كوفي وقد أدركه - أعني الكندي - محمد بن حسين بن حميد بن الربيع وهو كوفي أيضاً. وهذا لا يخفى على الأستاذ، لكنه لم يجد في هذا مغماً فعَدَ إلى التيمي المطعون فيه لحاجة الأستاذ إلى الطعن في تلك الرواية، والله المستعان.

#### ١٠ - محمد بن سعيد.

قال الخطيب (١٣ / ٣٧٥ - ٣٨١): «... محمود بن غيلان حدثنا محمد بن سعيد عن أبيه ...».

فذكر الأستاذ هذه الرواية (ص ٤٧) ثم قال: «محمد بن سعيد هو ابن سلم<sup>(٣)</sup> الباهلي، وقد قال ابن حجر عنه<sup>(٤)</sup> في «تعجيز المنفعة»: منكر الحديث مضطربه، وقد تركه أبو حاتم ووهأه أبو زرعة فقال: ليس بشيء. اهـ. وإلى الله نشكو من هؤلاء الرواة الذين لا يخافون الله... وهكذا يكون المحفوظ عند الخطيب».

أقول: هذا يصلح أن يُعدّ نوعاً مستقلاً من مغالطات الأستاذ، وهو اغتنام الخطأ الواقع في بعض الكتب إذا وافق غرضه، والذي في «تعجيز المنفعة»

(١) (٢٢/٨).

(٢) (١٤٢/٩).

(٣) (ط): «مسلم» تصحيف.

(٤) أي «فيه» [المؤلف].

(ص ٣٢٤)<sup>(١)</sup>: «محمد بن سعيد الباهلي البصري الأثرم عن سلام بن سليمان القارئ، وعنه أبو بكر محمد بن عبد الله جار عبد الله بن أحمد وشيخه، ويعقوب [ص ٢٣] بن سفيان ومحمد بن غالب تَمْتَام وجماعة، منهم أبو حاتم، ثم تركه، وقال: هو منكر الحديث مضطرب الحديث، ووهـاه أبو زرعة، فقال: ليس هو بشيء».

فهذه الترجمة فيها تخليل لا أدرى أعن سقطٍ نشأً عن غلط، وهذا الذي تكلموا فيه ليس هو محمد بن سعيد بن سلم، ولا هو باهلي، بل هو محمد بن سعيد بن زياد أبو سعيد القرشي الْكُرَيْزِي البصري الأثرم، ذكره البخاري في «التاريخ» (٩٦/١): «محمد بن سعيد القرشي البصري...». وذكره ابن أبي حاتم في كتابه (٢٦٤/٢): «محمد بن سعيد بن زياد القرشي أبو سعيد المصري (ال بصري؟)<sup>(٢)</sup> الأثرم سكن بغداد... سمع منه أبي ولم يحـدث عنه، سمعته يقول: هو منكر الحديث مضطرب الحديث...، سـأـلـتـ أـبـاـ زـرـعـةـ...ـ فـقـالـ ضـعـيفـ الـحـدـيـثـ...ـ وـلـيـسـ بـشـيـءـ»ـ.ـ وـلـهـ تـرـجـمـةـ فيـ «ـتـارـيـخـ بـغـدـادـ»ـ (٥/٣٠٥)ـ وـ فـيـ «ـالـمـيزـانـ»ـ وـ «ـالـلـسـانـ»ـ.

(١) (١٨١ - ط. المحققة)، والنص فيها كما هو في الطبعة القديمة، فإن كان التخليل نشأ عن سقط أو غلط كما قال المؤلف، فمن مؤلفها لا من النسخ، وقد جاء اسمه في «مسند أحمد - زيادات عبد الله» (١٦٧٠٣) كما ساقه الحسيني في «الإكمال» وابن حجر في «التعجـيلـ».ـ فالـمـؤـلـفـ يـرىـ أنـ الـذـيـ تـكـلـمـ عـلـيـهـ الـأـنـمـةـ هـوـ:ـ مـحـمـدـ بـنـ سـعـيدـ الـقـرـشـيـ،ـ وـالـذـيـ جـاءـ فـيـ الـمـسـنـدـ:ـ مـحـمـدـ بـنـ سـعـيدـ الـبـاهـلـيـ.ـ فـهـماـ مـفـتـرـقـانـ لـاـ مـتـفـقـانـ.ـ لـكـنـ لـمـ أـجـدـ مـنـ عـدـهـمـاـ اـثـنـيـنـ فـيـ كـتـبـ الرـجـالـ،ـ فـالـلـهـ أـعـلـمـ.

(٢) تصحيح من المؤلف، وقد جاء على الصواب في الصفحة التي تلتها من «الجرح والتعديل»: (٧/٢٦٥).

ولا أشكُ أن الأستاذ قد عرف ذلك، وعرف أن ما في «التعجيل» تخليط، ولكن إذا كان الأستاذ يصطنع المغالطات اصطناعاً كما مرّ، فكيف لا يغتنم ما جاء عفواً!

والذي يظهر أن هناك محمد بن سعيد الباهلي يروي عن سلام بن سليمان القارئ، وعنده محمد بن عبد الله جار عبد الله بن أحمد، فاختلطت في «التعجيل» ترجمة هذا بترجمة محمد بن سعيد بن زياد القرشي الگریزی البصري الأثرم، فأما الواقع في السند فهو كما قال الأستاذ محمد بن سعيد بن سلم الباهلي، ولم يطعن فيه أحد. وتأمل قول الأستاذ: «إلى الله نشكو...»!

[ص ٢٤] - أبو شيخ الأصبhani.

قال الخطيب (١٣ / ٣٨٤ [٣٩٦]): «... محمد بن عبد الله الشافعى قال: حدثني أبو شيخ الأصبhani حدثنا الأثرم...». وقال (١٣ / ٤١): «... محمد بن عبد الله بن إبراهيم الشافعى حدثنا أبو شيخ الأصبhani حدثنا الأثرم...».

أشار الأستاذ (ص ٦٩) إلى الرواية الأولى وقال: «في سنته أبو شيخ الأصبhani، ضعفه بلديه الحافظ أبو أحمد العسال، وله ميل إلى التجسيم». وأشار (ص ١٤١) إلى الرواية الثانية وقال: «وفي سنته أبو الشيخ الأصبhani، وقد ضعفه العسال»<sup>(١)</sup>. وذكر الأستاذ (ص ٤٩) حكاية في سنته أبو محمد بن حيان فقال:

(١) انظر ما سألني في «التكليل»: (١/٥١٧-٥١٩) بخصوص تضييف العسال لأبي الشيخ وأنه لم يثبت. وحاشيته بخصوص سؤال الشيخ سليمان الصنيع للكوثري عن مصدره في نقل هذا التضييف، فلم يذكر له شيئاً. وقد كان للمؤلف اهتمام بالغ بهذه المسألة؛ ففي رسالة منه إلى الشيخ أحمد شاكر يسأله عن مسائل منها هذه وفيها: «أن الكوثري =

«أبو محمد بن حيان هو أبو الشيخ... وقد ضعفه بلديه الحافظ العسال».

أقول: أما أبو الشيخ وهو أيضاً أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان الأصبهاني فتأتي ترجمته في «التنكيل»<sup>(١)</sup> إن شاء الله تعالى.

وأما هذا الراوي عن الأثرم وعن أبي بكر محمد بن عبد الله الشافعي فهو رجل آخر ترجمته في «تاریخ بغداد» (٣٢٦/٢): «محمد بن الحسين بن إبراهيم بن زياد بن عجلان أبو شيخ الأصبهاني...، سكن بغداد وحدث بها عن... وأبي بكر الأثرم...، روى عنه أبو بكر الشافعي...،... وكان ثقة».

فلا أدرى أعرف الأستاذ هذا وفَعَلَ ما فَعَلَ عمداً، أم استعجل هنا على خلاف عادته، فلم يبحث حتى يتبيّن له أن أبياً شيخ هذا غير أبي الشيخ المشهور. فالله أعلم<sup>(٢)</sup>.

---

يقول في أبي الشيخ هذا: «ضعفه بلديه الحافظ أبو أحمد العسال بحق» فأحب أن أعرف مستند الكوثري في ذلك.

وفي ذهني قصة فيها: أن رجلاً من المحدثين هجر صاحبَاه في حكاية عن الإمام أحمد تتعلق ببعض أحاديث الصفات، وقال الهاجر ما معناه: لا أزال هاجراً له حتى يخرج تلك الحكاية من كتابه. هذه حكاية وقفت عليها قديماً. ولم أهتم الآن لموضعها، ويمكن أن تكون الواقعية لأبي الشيخ والعسال وأن تكون هي مستند الكوثري».

(١) (رقم ١٢٩).

(٢) قال الكوثري في «الترحيب» (ص ٣٢٩) تعلقاً على هذا الموضع: «واما إفاده الأستاذ اليماني عن أن المراد بأبي شيخ هو محمد بن الحسين فأقبلها شاكراً وداعياً له بالمزيد...».

[ص ٢٥ - ١٢] أبو الحسن بن الرزاز.

في «تاریخ بغداد»: (١٢١ / ٣) ترجمة لمحمد بن العباس بن حیویه أبي عمر الرزاز، وفيها: «حدثني الأزهري قال: كان أبو عمر بن حَيُّويه مكثراً وكان فيه تسامح، ربما أراد أن يقرأ شيئاً ولا يُقرّب أصله منه فيقرؤه من كتاب أبي الحسن بن الرزاز لثقة بذلك الكتاب، وإن لم يكن فيه سماعه، وكان مع ذلك ثقة».

فاحتاج الأستاذ إلى الطعن في ابن حیویه هذا، فذكر (ص ٢١) بعض هذه العبارة وقال: «...على أن أبي الحسن بن الرزاز الذي كان يشق بكتابه هو علي بن أحمد المعروف بابن طيب الرزاز، وهو معمر متأخر الوفاة... نص الخطيب... على أن ابناً له كان أدخل في أصوله تسميات طرية. فماذا تكون قيمة تحديث من يشق بها فيحدث من تلك الأصول!».

أقول: في «تاریخ بغداد» (١١ / ٣٣٠): «علي بن أحمد... أبو الحسن المعروف بابن طيب الرزاز ... له دكان في سوق الرزازين ... حدثني بعض أصحابنا قال: دفع إليَّ علي بن أحمد الرزاز ... وحدثني الخلال قال: أخرج إليَّ الرزاز ... قلت: وقد شاهدت جزءاً من أصول الرزاز، وكان الرزاز مع هذا كثير السماع...».

ثم ذكر أنه ولد سنة ٣٣٥ ومات سنة ٤١٩، فالذي كان ابن حیویه ربما يقرأ من كتابه هو «أبو الحسن بن الرزاز» وعليُّ بن أحمد هذا هو أبو الحسن الرزاز كما تكرر في ترجمته. فأما قوله في أولها «المعروف بابن طيب الرزاز» فقوله: «الرزاز» من وصف عليٍّ نفسه لا من وصف [ص ٢٦] «طيب». وسياق الترجمة يبين ذلك، وأيضاً فعليٌّ بن أحمد أصغر من ابن حَيُّويه بأربعين سنة، فيبعد جداً أن يحتاج ابن حِيُّويه في قراءة حديثه إلى كتاب هذا

المتأخر، وأيضاً فلا يعرف بين الرجلين علاقة.

وفي «تاریخ بغداد» (٨٥ / ١٢): «علي بن محمد بن سعید... أبو الحسن الكندي الرزاز... قال العتّيقی: وكان ثقة أمنیاً مستوراً، له أصول حسان». وذكر أنه توفي سنة ٣٧٢، فهذا أقرب إلى أن يكون هو المراد، لكنه (الرزاز) لا ابن الرزاز.

وفي «تاریخ بغداد» (١١٣ / ١٢): «علي بن موسى بن إسحاق أبو الحسن، يُعرف بابن الرزاز سمع... روى عنه ابن حیویه والدارقطنی، وكان فاضلاً أدیباً ثقة عالماً».

فهذا هو الذي يتعین أن يكون المراد بقول الأزهري: «...فيقرؤه من كتاب أبي الحسن بن الرزاز لثقته بذلك الكتاب وإن لم يكن فيه سماعه». فكأنَّ بعض كتب علي بن موسى هذا صارت بعد وفاته إلى تلميذه ابن حیویه، وكان فيها ما سمعه ابن حیویه، لكن لم يقِيد سماعه في تلك النسخة التي هي من كتب الشيخ، وبهذا تبين أنه لا يلحقُ ابن حیویه عیب، ولا يوجب صنيعه أدنى قدح، وسيأتي بسط ذلك في ترجمة محمد بن العباس من «التنکیل»<sup>(١)</sup> إن شاء الله تعالى.

ومقصود هنا أن أبو الحسن بن الرزاز هو علي بن موسى بن إسحاق، لا علي بن أحمد كما زعم الأستاذ.

وقد بقي غير هذه الأمثلة تأتي في مواضعها من «التنکیل» إن شاء الله تعالى.

---

(١) رقم (٢٠٨).

[ص ٢٧] - ب -

ومن عوامده: أنه يعمد إلى كلام لا علاقة له بالجرح فيجعله جرحاً،  
فمن أمثلة ذلك:

١٦ - جرير بن عبد الحميد، وأبو عوانة الوضاح بن عبد الله  
اليشكري.

قال الذهبي في خطبة «الميزان»<sup>(١)</sup>: «وفيء - يعني «الميزان» - من تكمل  
فيه مع ثقته وجلالته بأدنى لين وبأقل تجريح، فلو لا أن ابن عدي أو غيره من  
مؤلفي كتب الجرح ذكروا بذلك الشخص لما ذكرته لثقته».

وهكذا قد يذكر في الترجمة عبارة لا قذح فيها ولا مدع، وإنما ذكرها  
لاتصالها بغيرها، فمن ذلك أنه ذكر جرير بن عبد الحميد فقال في أثناء  
الترجمة: «قال ابن عمار: كان حجة وكانت كتبه صحاحاً. قال سليمان بن  
حرب: كان جرير وأبو عوانة يتشابهان، ما كان يصلح إلا أن يكونا راعيين.  
وقال ابن المديني: كان جرير بن عبد الحميد صاحب ليل... وقال أبو  
حاتم: جرير يُحتجّ به، وقال سليمان بن حرب: كان جرير وأبو عوانة  
يصلحان أن يكونا راعيين غنم، كانوا يتشابهان في رأي العين، كتبت عنه أنا  
وابن مهدي وشاذان بمكة».

لم يتعرض صاحب «التهذيب» مع محاولته استيعاب كل ما يقال من  
جرح أو تعديل لقضية التشابه ولا الصلاحية لرعى الغنم؛ لأنّه لم ير فيها ما  
يتعلق بالجرح والتعديل.

---

.(١) (٢/١).

وأما الذهبي فذكر ذلك لاتصاله بغيره، ولأن ذكر الصلاحية لرعى الغنم إنما فائدته تحقيق التشابه في رأي العين، وبيان أنهما كانا يتشاربهان ربما تكون له فائدة ما.

والمقصود أن [ص ٢٨] مراد سليمان من بيان صلاحية الرجلين لرعي الغنم هو تحقيق تشابههما في رأي العين كما يبينه السياق، ووجه ذلك: أن من عادة الغنم أنها تنقاد لراعيها الذي قد عرفته وألفتها وأنسست به وعرفت صوته، فإذا تأخر ذاك الراعي في بعض الأيام، وخرج بالغنم آخر لم تعهده الغنم لقي منها شدّة لا تنقاد له، ولا تجتمع على صوته، ولا تزجر بزجره، لكن لعله لو كان الثاني شديد الشبه بالأول لانقادت له الغنم، تتوهم أنه صاحبها الأول، فأراد سليمان أن تشبه جرير وأبي عوانة شديد بحيث لو رعى أحدهما غنماً مدة حتى ألفتها وأنسست به، ثم تأخر عنها وخرج الآخر لانقادت له الغنم، تتوهم أنه الأول.

وقد روى سليمان بن حرب عن جرير<sup>(١)</sup>، وقال أبو حاتم: «كان سليمان بن حرب قلًّ من يرضى من المشايخ، فإذا رأيته قد روى عن شيخ فاعلم أنه ثقة».

أما الأستاذ فإنه احتاج إلى الطعن في هذين الحافظين الجليلين جرير وأبي عوانة، فكان مما تمحّله للطعن فيهما تلك الكلمة، وقطعها وفصلها بحيث يخفى أصل المراد منها، فقال في (ص ١٠١) في جرير: «مضطرب

(١) كتب المؤلف أولاً: «الرجلين» ويبدو عليها آثار ضرب، وكتب في طرة الصفحة ما هو مثبت، وعلق في الهامش: «وأراه قد روى عن أبي عوانة ولكن لم أر من صرّح بذلك» اهـ.

ال الحديث لا يصلح إلا أن يكون راعي غنم عند سليمان بن حرب...). وقال (ص ٩٢) في أبي عوانة: «...كان يراه سليمان بن حرب لا يصلح إلا أن يكون راعي غنم». وأعاد نحو ذلك (ص ١١٨).

هُب أن الأستاذ لا يُعرف عادة الغنم فقد كان ينبغي أن ينْبَهَهُ السياق، ولعله قد تنبه ولكن تعمّد المغالطة، ولذلك قطع العبارة وفصلها. والله المستعان<sup>(١)</sup>.

[ص ٢٩] ٣ - محمد بن عبد الوهاب أبو أحمد الفراء.

قال الأستاذ (ص ١٣٥): «معلول عند أبي يعلى الخليلي في الإرشاد».

أقول: إطلاق كلمة «معلول» على الراوي من بدع الأستاذ، والذي في ترجمة محمد بن عبد الوهاب من «تهذيب التهذيب»<sup>(٢)</sup>: «قال الخليلي في «الإرشاد»<sup>(٣)</sup> عَقِبَ حديث عَلَيْهِ بْنِ عَثَامَ عَنْ سُعِيرَ بْنِ الْخَمْسِ عَنْ مُغِيرَةَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَلْقَمَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ - فِي الْوَسُوْسَةِ - : قَالَ لَيْ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ الْحَافِظِ: أَعْجَبَ مِنْ مُسْلِمٍ كَيْفَ أَدْخِلَ هَذَا الْحَدِيثَ فِي «الصَّحِيفَةِ» عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ وَهُوَ مُعْلُولٌ وَفَرْدٌ. انتهى. ولم أرَ الْحَدِيثَ الْمَذْكُورَ فِي «صَحِيفَةِ مُسْلِمٍ»<sup>(٤)</sup> إِلَّا عَنْ يُوسُفَ بْنِ يَعْقُوبَ الصَّفارِ عَنْ عَلَيِّ بْنِ عَثَامَ، فَاللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ».

(١) وراجع «التنكيل» (رقمي ٦٣ و ٢١٦).

(٢) (٣١٩ / ٩).

(٣) (٨٠٩ / ٢).

(٤) (١٣٣).

أقول: مقصود ابن حجر من ذكر هذه الحكاية التنبية على ما فيها من رواية مسلم في «الصحيح» عن محمد بن عبد الوهاب، فإن ذلك غير ثابت، إلا أن يصح هذا بأن يكون وقع في بعض النسخ من «صحيح مسلم» روايته الحديث عن محمد بن عبد الوهاب. وقد رواه أبو عوانة في «صحيحة» (٧٩/١) عن محمد بن عبد الوهاب عن علي بن عثام. وقول عبد الله بن محمد: «وهو معلول وفرد» يزيد الحديث كما لا يخفى، وعلته جاءت من فوق، ففي ترجمة سعير بن الخمس من «تهذيب التهذيب»<sup>(١)</sup> أن مسلماً أخرج له هذا الحديث الواحد، قال ابن حجر: «قلت: رفعه هو وأرسله غيره». وإنما قال عبد الله بن محمد: «عن محمد بن عبد الوهاب»؛ لأن محمداً من معاصرى مسلم وعاش بعد [ص ٣٠] مسلم إحدى عشرة سنة، ومن عادة المحدثين اجتناب رواية ما ينزل سندهم فيه، والتزول في رواية مسلم عن محمد بن عبد الوهاب واضح، فتعجب عبد الله بن محمد من إخراج مسلم الحديث في «الصحيح»، مع أن هناك مانعين من إخراجه: الأولى: نزول سنته.

الثانية: أنه معلول وفرد.

فبان أنه ليس في تلك الكلمة غض من محمد بن عبد الوهاب، وهو من الحفاظ الثقات الأثبات، ولم يجد الأستاذ فيه مغماً، فاضطر إلى تلك المغالطة القبيحة، والله المستعان.

---

(١) (٤-١٠٥-١٠٦).

٤ - عبد الله بن محمد بن عثمان بن السقاء.

قال الأستاذ (ص ١٤٧): «هجره أهل واسط لروايته حديث الطير كما في طبقات الحفاظ للذهبي».

أقول: الذي في ترجمة هذا الحافظ من «تذكرة الحفاظ» (١٦٥/٣) من قول الحافظ خميس الحوزي: «...من وجوه الواسطيين وذوي الشروة والحفظ... وببارك الله في سنه وعلمه، واتفق أنه أملى حديث الطير، فلم تحتمله نفوسهم، فوثبوا به وأقاموه وغسلوا موضعه، فمضى ولزم بيته».

أقول: الأستاذ يعلم أن هذه حماقة من العامة وجهل، لا يلحق ابن السقاء بها عيب ولا ذم ولا ما يشبه ذلك. وحديث الطير مشهور رُوي من طرق كثيرة، ولم ينكر أهل السنة مجئه من طرق كثيرة، وإنما ينكرون صحته، وقد صححه الحاكم<sup>(١)</sup>، وقال غيره: إن طرقه كثيرة يدل مجموعها أن له أصلًا<sup>(٢)</sup>، وممن رواه النسائي في «الخصائص»<sup>(٣)</sup>، [ص ٣١] لكن الأستاذ يقول: كما أن عامة ذاك العصر اشتد نكيرهم على هذا الحافظ، وظنوا أن روایته لذاك الحديث توجب سقوطه، فلعل عامة هذا الزمان إذا رأوا الأستاذ الكوثري قد ذكر الحكاية في معرض الطعن في ذاك الحافظ = أن يظنوا أن في القصة ما يُعد جرحا! والله المستعان.

---

(١) في «المستدرك»: (٣/١٣٠-١٣١).

(٢) قاله غير واحد منهم الهيثمي في «شرح الهمزية»، والسيوطى.

(٣) (٨٣٤١) ضمن السنن الكبرى. وأخرجه الترمذى أيضًا (٣٧٢١).

## ٥- سالم<sup>(١)</sup> بن عاصم.

قال الخطيب (١٣ / ٤١٠ [٤٣٦]): «أخبرنا أبو نعيم الحافظ، ثنا أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان، ثنا سالم<sup>(٢)</sup> بن عاصم، ثنا رسته، عن موسى بن المساور قال: سمعت جَبَرَ، وهو عاصم بن يزيد يقول: سمعت سفيان الثوري ...».

قال الأستاذ (ص ١٣٦): «وسائل بن عاصم صاحب غرائب».

أقول: ذكره الراوي عنه هنا وهو أبو محمد ويُقال أبو الشيخ عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان في كتابه: «طبقات الأصحابانيين»<sup>(٣)</sup> وقال: «وكان شيخاً صدوقاً صاحب كتاب وكتينا عنه أحاديث غرائب، فمن حسان ما كتبنا عنه ...».

وقال أبو نعيم الحافظ الأصحاباني في «تاريخ أصحابهان»<sup>(٤)</sup>: «صاحب كتاب كثير الحديث والغرائب».

أقول: ومن كثر حدثه لا بد أن تكون عنده غرائب، وليس ذلك بمحض

(١) كذا في الأصل و(ط) وكتاب الكوثري، ووقع في كل المواقع الآتية كذلك حتى النقل عن «تاريخ بغداد» مع أنه فيه على الصواب في طبعته. وصوابه «سَلْمٌ» كما في مصادر ترجمته وغيرها.

(٢) كذا وانظر الحاشية السالفة.

(٣) منه نسخة محفوظة في المكتبة الأصفية بجیدر اباد دکن الہند. [المؤلف].  
أقول: وقد طبع في أربع مجلدات بتحقيق د. عبد الغفور البلوشي عن مؤسسة الرسالة.  
وترجمته في (٢/٥٠٩).

(٤) منه نسخة محفوظة في المكتبة الأصفية بجیدر اباد دکن - الہند. [المؤلف].  
وترجمته في (١/٣٩٦ - ط. دار الكتب العلمية).

للضعف، وإنما الذي يضر أن تكون تلك الغرائب منكرة، وأبو الشيخ وأبو نعيم التزما في كتابيهما النص على الغرائب، حتى قال أبو الشيخ في ترجمة الحافظ الجليل أبي مسعود أحمد بن الفرات: «وغرائب حدیثه وما ینفرد به كثير»<sup>(١)</sup>.

والغرائب التي كانت عند سالم ليست بمنكرة كما يعلم من قول أبي الشيخ: «كان شيخاً صدوقاً صاحب كتاب». [ص ٣٢] ومع هذا فقد توبع سالم على الأثر الذي ساقه الخطيب، قال أبو الشيخ في ترجمة موسى بن المساور من «الطبقات»<sup>(٢)</sup>: «حدثنا محمد بن عمرو، قال: حدثنا رسته، قال: حدثنا موسى بن المساور قال: سمعت عصام بن يزيد ...». فذكر مثل ما ذكر سالم، ومحمد بن عمرو أراه محمد بن أحمد بن عمرو الأبهري، ذكر أبو الشيخ في ترجمته<sup>(٣)</sup> أنه من شيوخه وأنه يروي عن رسته، فإما أن يكون نسبة إلى جده وإما أن يكون سقط (بن أحمد) من النسخة.

## ٦- الهيثم بن خلف الدوري.

قال الأستاذ (ص ٤٧): «يروي الإسماعيلي عنه في «صحيحة» إصراره على خطأ، وفي الاحتجاج برواية مثله وقفّة».

أقول: الخطأ الذي يضرّ الراوي الإصرار عليه هو ما يُخشى أن تترتب عليه مفسدة، ويكون الخطأ من المفترض نفسه، وذلك كمن يسمع حدیثاً بسند

(١) (٢٥٤/٢).

(٢) (١٥٤/٢).

(٣) (٤/١١٣). وهو كما حذّس المؤلّف رحمه الله، فإن (بن أحمد) ثابتة في النسخة المحققة.

صحيح فيغلط، فيرگب على ذاك السنن متنًا موضوعًا، فينبهه أهل العلم فلا يرجع. وليس ما وقع للهيثم من هذا القبيل، إنما وقع عنده في حديث الزهرى عن محمود بن<sup>(١)</sup> الربيع عن عتبان، وقع عنده «محمد بن الربيع» بدل «محمود بن الربيع» وثبتت على ذلك، وهذا لا مفسدة فيه، بل ثبات الهيثم يدل على عظم أمانته وشدة ثبوته، إذ لم يستحلى أن يغير ما في أصله، وقد وقع لمالك بن أنس الإمام نحو هذا، كان يقول في عمرو بن عثمان: «عمر بن عثمان» وثبتت على ذلك. وقد قال الإسماعيلي نفسه في الهيثم: إنه «أحد الأثبات».

٧- محمد بن عبد الله بن عمّار.

انظر ما يأتي (هـ / ١١).

\*\*\*

### - ج -

[ص ٣٣] ومن عجائبها: اهتمال التصحيف أو الغلط الواقع في بعض الكتب إذا وافق غرضه! فمن أمثلة ذلك:

١- وضاح بن عبد الله أبو عوانة.

ذكروا في ترجمة عليّ بن عاصم مما عابوا به عليّ بن عاصم أنه كان يغلط فييئن له مخالفة الحفاظ له فلا يعبأ بذلك، بل ينتقص أولئك الحفاظ، ففي «تاريخ بغداد»: (٤٥٠ / ١١) في ترجمة عليّ بن عاصم عن عليّ بن المديني مراجعة دارت بينه وبين عليّ بن عاصم وفيها: «.... فقلت له: إنما

---

(١) «بن» ساقطة من الأصل، وهي في (ط ٢٦) فعلل المؤلف استدركها بعد ذلك.

هذا عن مغيرة رأي حماد، قال: فقال من حدّثكم؟ قلت: جرير، قال: ذاك الصّبِيِّ<sup>(١)</sup>! قال: مر شيء آخر، فقلت: يخالفونك في هذا، فقال: مَنْ؟ قلت: أبو عوانة، قال: وضاح ذاك العبد! قال: وقال لشعبة: ذاك المسكين...». فوقعت هذه الحكاية في ترجمة علي بن عاصم من «تهذيب التهذيب»<sup>(٢)</sup> المطبوع ووقع فيها: «وضاع ذاك العبد» ولم يُخف على ذي معرفة أن هذا تصحيف وأن الصواب «وضاح...» كما في «تاريخ بغداد»، وعلى ذلك قرائن:

منها: السياق، فإنه إنما قال في جرير «ذاك الصّبِيِّ»، وفي شعبة «ذاك المسكين». فلم يجاوز حد الاستحقار، فكذلك ينبغي في حق أبي عوانة. ومنها: أن الذهبي لخَصَ تلك الحكاية بقوله في «الميزان»<sup>(٣)</sup>: «وقيقيل: كان يستصغر الفضلاء».

ومنها: أن أبا عوانة من الأكابر، وعلي بن عاصم مغمومز، [ص ٣٤] فلو تجرأً على بن عاصم فرمى أبا عوانة بالكذب لقامت عليه القيامة. وإنما كان راويةً، ومع ذلك فلم يُحمد في روایته.

(١) كذا في الأصل و(ط)، ومطبوعة تاريخ بغداد وغيرها، وأصلاحها محقق الطبعة الجديدة من التاريخ: (٤١١/١٣) إلى «الصّبِيِّ» وأن ما وقع في المطبوعة تصحيف.

(٢) (٣٤٥/٧)، ووقع على الصواب في أصله «تهذيب الكمال»: (٥/٢٦٦).

(٣) (٤/٥٥). ولعل الذهبي أخذها من قول عقّان: مانذكر له إنساناً إلا استصغره. كما في «تهذيب الكمال»: (٥/٢٦٦) في قصة له.

ومنها: أنه لو كان في عبارة علي بن عاصم ما يُعدُّ جرحاً لأبي عوانة،  
لكان حقه أن يُذكَر في ترجمة أبي عوانة.

وبالجملة فلا يشكُّ عارف أن الصواب: «وضاح ذاك العبد» كما في  
«تاریخ بغداد». ولا أشك أن الأستاذ لا يخفى عليه ذلك، حتى ولو لم يطلع  
على ما في «تاریخ بغداد»، مع أنه قد طالع الترجمة فيه ونقل عنها، ولكنه  
كان محتاجاً إلى أن يطعن في أبي عوانة، ووقدت بيده تلك الغنيمة الباردة  
فيما يُريه الهوى، فلم يتمالك أن وقع، فقال (ص ٩٢): «وأما أبو عوانة ... لكن  
يقول عنه علي بن عاصم: وضاع ذاك العبد»، وقال (ص ٧١): «بلغ به الأمر إلى أن  
كَذَّبه عليُّ بن عاصم».

كذا صنع الأستاذ الذي يقيم نفسه مُقام من يتكلم في الصحابة  
والتابعين، ويكثر من كتابة: «نَسَأَ اللَّهُ السَّلَامَةَ، نَسَأَ اللَّهُ الْعَافِيَةَ» ونحو  
ذلك! وهكذا تكون الأمانة عند الأستاذ.

## ٢- أبو عوانة أيضاً.

أبو عوانة الوضاح بن عبد الله، اتفق الأئمة على الثناء عليه والاحتجاج  
بروايته، وأخرج له الشیخان في «الصحيحین» أحادیث كثیرة، ویأتي [ص ٣٥]  
بعض ثناء الأئمة عليه في ترجمته من «التنکیل»<sup>(١)</sup> وصحَّ أنه أدرك الحسن  
البصری وابن سیرین، وحفظ بعض أحوالهما.

قال البخاري في ترجمته من «التاریخ» (٤ / ٣ / ١٨١): «سمع  
الحكم بن عُتبة وحماد بن أبي سليمان وقتادة .... قال لنا عبد الله بن

---

(١) رقم (٢٥٩).

عثمان: أرنا<sup>(١)</sup> يزيد بن رُزَيْع قال: أرنا أبو عوانة قال: رأيت محمد بن سيرين في أصحاب السُّكُر فكلما رأه قوم ذكروا الله... وقال لنا موسى بن إسماعيل: قال لي أبو عوانة: كل شيء حديثك فقد سمعته». يعني أنه لا يدلس ولا يروي عنمن لم يسمع منه.

وقال ابن سعد في «الطبقات»: (٤٣ / ٢ / ٧)<sup>(٢)</sup>: «أخبرنا هشام أبو الوليد الطياليسي، قال: حدثنا أبو عوانة قال: رأيت الحسن بن أبي الحسن يوم عرفة خرج من المقصورة فجلس في صحن المسجد وجلس الناس حوله». وهذه الأسانيد بغاية الصحة.

وفي «الصحيحين» من رواية أبي عوانة عن قتادة أحاديث، كحديث: «ما من مسلم يغرس غرساً...»<sup>(٣)</sup>، وحديث: «من نسي صلاة...»<sup>(٤)</sup>، وحديث: «تسحرُوا فإن في السحور بركة»<sup>(٥)</sup>. وأخرج له مسلم في «صحيحة»<sup>(٦)</sup> من حديثه عن الحكم بن عتيبة كما ذكره المزني في «تهذيبه»<sup>(٧)</sup>.

**وفاة الحسن وابن سيرين سنة ١١٠، والحكم سنة ١١٥**

(١) اختصار: «أخبرنا». [المؤلف].

(٢) ٩/٢٨٨ - دار الخانجي.

(٣) البخاري (٢٣٢٠)، ومسلم (١٥٥٣).

(٤) أخرجه مسلم (٦٨٤).

(٥) أخرجه مسلم (١٠٩٥).

(٦) (١٩٣٤).

(٧) (٤٥٦ / ٧). وفي تهذيبه من (ط).

١١٧، وحماد سنة ١٢٠ وقيل قبلها، وذكر ابن حبان في ترجمة قتادة من «الثقات»<sup>(١)</sup> وفاته [ص ٣٦] سنة ١١٧، وذكر في ترجمة أبي عوانة<sup>(٢)</sup> روايته عن قتادة ثم قال في أبي عوانة: «وكان مولده سنة اثنتين وتسعين، ومات في شهر ربيع الأول سنة ست وسبعين ومائة». هكذا في النسخة المحفوظة في المكتبة الأصفية في حيدر آباد الدكن تحت رقم ٤ - ١ من فن الرجال المجلد الثالث الورقة ٢١٨ الوجه الأول، ومثله في نسخة أخرى جيدة محفوظة في المكتبة السعيدية بحيدر آباد<sup>(٣)</sup>.

وكانت عند ابن حجر من « ثقات ابن حبان » نسخة يشكو في كتبه من سُقْمِهَا، قال في « تهذيب التهذيب » (٤٠٣/٨): «.... ذكره ابن حبان في (الثقات) .... وقال: روى عنه حبيب، كذا في النسخة وهي سقيمة ». وقال في « اللسان الميزان »: (٤٤٢/٢): « رافع بن سلمان .... ذكره ابن حبان في (الثقات)، لكن وقع في النسخة - وفيها سقم - : رافع بن سنان ».

فوجئ في تلك النسخة السقيمة تخلط في ترجمة أبي عوانة، فذكره ابن حجر في « تهذيب التهذيب »<sup>(٥)</sup> وبين أنه خطأ قطعاً، ومع ذلك ففي عبارة ابن حجر تخلط في النسخة من « تهذيب التهذيب » المطبوع، ففيه (١١٨/١١): « وذكره ابن حبان في (الثقات) » وقال: كان مولده سنة اثنتين

(١) (٣٢٢/٥).

(٢) (٥٦٢-٥٦٣/٧).

(٣) « ومثله... بحيدر آباد » من (ط).

(٤) (٤٤١/٣).

(٥) (١٢٠-١١٦/١١).

وعشرين ومائة، وقال: هو خطأ للشك فيه، لأنه صح أنه رأى ابن سيرين....». قوله: «وقال هو خطأ للشك فيه» صوابه والله أعلم: «كذا قال، وهو خطأ لا شك فيه»، وقد علمت أن البلاء من نسخة «الثقات» التي كانت عند ابن حجر.

[ص ٣٧] وليس الأستاذ ممن يخفى عليه هذا ولا ما هو أخفى منه، لكنه كان محتاجاً إلى الطعن في أبي عوانة ظلماً وعدواناً. فقال (ص ١١٨) في أبي عوانة: «فعلى تقدير ولادته سنة ١٢٢ كما هو المشهور - كذا - لا تصح رؤيته للحسن ولا لابن سيرين ....».

فليفرض القارئ أن الأستاذ في مقام إثبات سماع أبي عوانة من الحكم بن عتبة أو قتادة أو حماد، وأن بعض مخالفي الأستاذ حاول دفع ذلك فقال: «فعلى تقدير ...» عبارة الأستاذ نفسها، فما عسى أن يقول الأستاذ في ذلك المخالف؟ أما نحن فنجزئ بأن نقول: هكذا تكون الأمانة عند الأستاذ!

٣- أبو عوانة أيضاً. انظر ما يأتي (ح ١).

٤- محمد بن سعيد. راجع ما تقدم (أ ١٠).

٥- أيوب بن إسحاق بن سافري.

في ترجمته من «تهذيب تاريخ ابن عساكر» (٣/٢٠٠) عن ابن يونس «.... وكان في خلقه زعارة، وسأله أبو حميد في شيء يكتبه عنه فمطله ....». والمعروف في اللغة متكرر في التراجم أن يقال: «في خلق فلان زعارة» أي شراسة، وهذا وإن كان غير محمود فليس مما يقدح في العدالة

أو يخدش في الرواية، لكن وقع في «تاریخ بغداد»: (٧/١٠) في هذه الحکایة: «وکانت في خلقه دعارة» کذا! وهذا تصحیف لا يخفی مثله على الأستاذ.

أولاً: لأنّه ليس في کلامهم «في خلق فلان دعارة» وإنما [ص ٣٨]

يقولون: فلان داعر بین الدعارة، إذا كان خبیثاً أو فاسقاً.

ثانياً: لأن ابن یونس عَقَبَ کلمته بقوله: «سأله أبو حمید في شيء من الأخبار يكتب عنه فمَطَّله ....». وهذه شراسة خلق لا خُبُث أو فسق.

ثالثاً: لأن المؤلفين في المجرو حين لم يذکروا هذا الرجل، ولو وصف بالخُبُث أو الفسق لما تركوا ذکرها، ولكن الأستاذ احتاج إلى الطعن في هذا الرجل فقال (ص ١٣٧): «ذاك الداعر .... تكلم فيه ابن یونس». کذا قال! ولم يتکلم فيه ابن یونس بما يقدح، وقد ذکره ابن أبي حاتم في کتابه<sup>(١)</sup> وقال: «کتبْتُ عنه بالرملة وذکرته لأبي فعرفه وقال: كان صدوقاً».

## ٦ - عبد الله بن عمر بن الرماح.

هو عبد الله بن عمر بن ميمون بن بحر بن الرماح، واسم الرماح سعد، له ولابيه ترجمتان في «طبقات الحنفية»<sup>(٢)</sup>، وهما معروfan عندهم، وللأب ترجمة في «تهذيب التهذيب» (٧/٤٩٨)، وفي «تاریخ بغداد» (١١/١٨٢) وفي کتاب ابن أبي حاتم<sup>(٣)</sup> وغيرها، ووقع في «تاریخ بغداد» (١٣/٣٨٦)

(١) (٢٤١/٢).

(٢) «الجواهر المضيّة» (٢/٣١٩، ٦٦٢، ٣١٩) الابن ثم الأب.

(٣) (٦/١٠٩).

في سند حكاية «عبد الله بن عثمان بن الرماح» فاحتاج الأستاذ إلى ردّها والتي قبلها فقال (ص ٧٣): «وفي سند الخبر الأول الخزار وفي الثاني ابن الرماح فلا يصحّان مع وجودهما في السندين» اقتصر على قوله: «ابن الرماح» ولم يبنّه على أن «عثمان» تصحيف والصواب «عمر». [ص ٣٩] كما ذكر الأستاذ نفسه في اسم آخر قال (ص ٩٣): «فلعل لفظ - عمر - صُحَّف إلى «عثمان» حيث يشبه هذا ذاك في الرسم عند حذف الألف المتوسطة في عثمان كما هو رسم الأقدمين».

وكانه خشي أن يبنّ القارئ على أن ابن الرماح هو ذاك العالم الحنفي، لم يتكلم فيه أحدٌ بما يرد روايته، بل ترَكه يتوهّم أن هذا رجل مجهول؛ لأنّه لا يجد في الكتب ترجمةً لعبد الله بن عثمان بن الرماح، بل يتوهّم أنه ضعيف، وقف الأستاذ على تضعيشه في الكتب التي لم تُطبع، ولذلك قال ما قال!

#### ٧- أحمد بن المعدل.

ذكر الأستاذ (ص ٩٥) قوله:

إن كنتِ كاذبة الذي حدثني فعليك إثم أبي حنيفة أو زُفرَ  
المائلين إلى القياس عمداً والراغبين عن التمسك بالآثار

ثم قال: «وهو الذي كان أخوه عبد الصمد بن المعدل يقول فيه:

أطاع الفريضة والسنة فتاه على الإنس والجنة  
أقول: إنما قال عبد الصمد: «أطاع....» هكذا في «الديباج المذهب» (ص ٣٠) و«الآلئ البكري» (ص ٣٢٥) والسياق يُعينه، كان عبد الصمد ماجنا، وكان أحمد عالماً صالحًا تقىً؛ فكان يعظ عبد الصمد ويزجره، فقال

عبد الصمد: «أطاع ....» البيت، وبعده:  
[ص ٤٠] كأنَّ لنا النار من دونه وأفرده الله بالجنة  
يريد أن أحمد معجب بتقواه وورعه، فأدَّاه ذلك إلى أن تاه على غيره.  
فإن قيل: إنما أراد الأستاذ التنكيت والتبيكية مقابلة للإساءة بمتلها.  
قلت: رأس مال العالم الصدق، ومن استحلَّ التحريف في موضع  
ترويجًا لرأيه لم يؤمن أن يحرِّف في غيره.

\*\*\*\*\*

### اعتبار

لكن الأستاذ عند ما تختلف الألفاظ هواء، كثيراً ما يدَّعي أنها مصححة؛  
فيزعم أن «الدين» محرَّف عن «أرى» وأن «يكذب» محرَّف عن «يكتب»  
و«للفرس .... وللرجل» عن «وللفارس .... وللراجل» وغير ذلك.

في «تاريخ بغداد»: (٤٠١ / ٣٨٦ [١٣]) .... محبوب بن موسى قال:  
سمعت يوسف بن أسباط يقول: قال أبو حنيفة: لو أدركتني رسول الله صلى  
الله عليه وآله وسلم أو أدركته لأخذ بكثير من قوله، قال: وسمعت أبا  
إسحاق يقول: كان أبو حنيفة يجيئه الشيء عن النبي صلى الله عليه وآله  
وسلم فيخالفه إلى غيره».

ذكر الأستاذ هذا (ص ٧٥) وذكر أن في النسخة الخطية زيادة سوق  
الخبر بسند آخر. وفي «تاريخ بغداد» (٤٠٧ / ٣٩٠ [١٣]) .... أبو صالح  
الفراء قال: سمعت يوسف بن أسباط يقول: ردَّ أبو حنيفة على رسول الله  
صلى الله عليه وآله وسلم أربعين حديثاً أو أكثر .... وقال أبو حنيفة: لو

أدركتني [ص ٤] النبي صلى الله عليه وآلـه وسلم وأدركته لأنـخذـ بـكـثـيرـ منـ قولـيـ، وـهـلـ الـدـينـ إـلـاـ الرـأـيـ الحـسـنـ».

ذكر الأستاذ هذا (ص ٨٥). وهذه الكلمة «لو أدركتني...» لها تأويل قريب ذكرته في «التنكيل»<sup>(١)</sup> ولم يقع عليه الحنفية بل ذهبوا يتعسّفون، فروى عبد الله بن محمد بن يعقوب الحارثي: حدثني أبو طالب سعيد بن محمد بن أبيان البرذعي في مسجد أبي الحسن الكرخي ببغداد حدثني أبو جعفر ... الطحاوي أبنا بكار بن قتيبة أبنا هلال بن يحيى الرأي البصري، سمعت يوسف بن خالد السمتى...» فذكر قصة طويلة فيها عجائب، تراها في «مناقب أبي حنيفة» للموفق المكي (٢٠١ / ٢٠١)، وقد أشرت إلى بعضها في «التنكيل».

وهذه الحكاية لا يشك عارف في أنها مكذوبة على الطحاوي، فعبد الله بن محمد ترجمته في «السان الميزان» (٣٤٨ / ٣)<sup>(٢)</sup>. وشيخه لا يُعرف، وإنما ذكره صاحب «الجواهر المضيئة»<sup>(٣)</sup> بما تضمنته هذه الحكاية، فلم يُسمّع به إلا فيها، ويغلب على الظن أنه لا يوجد منه إلا اسمه، ولو كان للقصة أثر عند الطحاوي لما فاتت ابن أبي العوّام. ومن تدبّر القصة لم يشك في اختلاقها، وفيها: «لو أدركتني البَتِّي لترك كثيراً من قوله» مع أنه يعلم منها ومن غيرها أن البَتِّي وهو عثمان بن مسلم البصري الفقيه كان يومئذ حيّاً يرزق! وذكر الأستاذ (ص ١١٣) ما رُوي عن «حمّاد بن زيد قال: ذُكر أبو حنيفة

---

(١) ترجمة رقم (١٥٨).

(٢) (٤ / ٥٧٩ - ٥٨٠).

(٣) (٢٢٤ / ٢).

عند النبي فقال: ذاك رجل أخطأ عصم دينه كيف يكون حاله؟». ثم قال الأستاذ: «عثمان بن مسلم النبي... توفي سنة ١٤٣... وكانت تجري بينه وبين أبي حنيفة مراسلات... وكان [ص ٤٢] يوسف بن خالد السمعي بعد أن تفقه على أبي حنيفة رجع إلى البصرة وأخذ يجاهه النبي...».

وفي تلك الأخلوقة أن أبو حنيفة قال: «لو أدركتني النبي...» أول ما اجتمع به يوسف بن خالد. فمن تدبّر علم أن تلك الأخلوقة المنسوبة إلى يوسف بن خالد إنما اختلقت لما شاعت حكاية يوسف بن أسباط، فأراد المختلق علاجها فوقع فيما وقع فيه، ثم أن الأستاذ لم يقتصر على ما قيل قبله من دعوى التصحيح في «النبي» بل زاد أمرين:

الأول: أنه على فرض أن أبو حنيفة قال تلك الكلمة بلفظ «النبي» قوله: «لأخذ» المراد به «لأخذني».

الثاني: أنه رأى أن من تقدّمه لم يتعرّضوا لما وقع في إحدى الروايات: «وهل الدين إلا الرأي الحسن» فقال الأستاذ (ص ٨٨): «فلا أشك أن «الدين» مصحف من «أرى...»» وذهب يوجّه احتمال العادة بمثل ذلك.

وهذا موضع الاعتبار، بينما ترى الأستاذ يصنع ما تقدم في الأمثلة، فيغضّ النظر عن التصحيح الواضح والخطأ المكشوف؛ إذا به يحاول دعوى التصحيح التي لا يشك في بطلانها، ولا عجب في ذلك إذ مغزى الأستاذ إنما هو الانتصار لهواه. وقد قدمت أن لتلك الكلمة المنقوله عن أبي حنيفة تأويلاً قريباً بدون دعوى التصحيح ولا التحرير، وستتجده في «التنكيل»<sup>(١)</sup> إن شاء الله تعالى.

---

(١) ترجمة رقم (١٥٨).

[ص ٤٣] ومن غرائبه: تحريف نصوص أئمة الجرح والتعديل، تجيء عن أحدهم الكلمة فيها غضٌّ من الراوي بما لا يضره أو بما فيه تلين خفيف لا يُعدُّ جرحاً، فيحتاج الأستاذ إلى الطعن فيمن قيلت فيه، فيحكىها بلفظ آخر يفيد الجرح، فمن أمثلة ذلك:

١- إبراهيم بن سعيد الجوهرى. هو من شيوخ مسلم في «صحيحة» ومن كبار الحفاظ، قال فيه أحمد بن حنبل: «كثير الكتاب، كتب فأكثر». وقال الأستاذ نفسه (ص ١٥١): «كان إبراهيم بن سعيد الجوهرى يقول: كل حديث لم يكن عندي من مائة وجه فأنا فيه يتيم». وتتجدد الحكاية بتمامها في ترجمة إبراهيم من «الميزان»<sup>(١)</sup>.

وكان من عادة المكثرين أن يتردّدوا إلى كبار الشيوخ ليسمعوا منهم، فربما جاء أحدهم إلى شيخ قد سمع منه الكثير يرجو أن يسمع منه ما لم يسمعه من قبل، فيتفق أن يشرع الشيخ بحثاً بجزء قد كان ذاك المكثر سمعه منه قبل ذلك، فلا يعتني باستماعه ثانياً أو ثالثاً، لأنه يرى ذلك تحصيل حاصل. فكأنه اتفق لإبراهيم هذا واقعةٌ من هذا القبيل، فحكى عبد الرحمن ابن خراش قال: «سمعتْ حجاج بن الشاعر يقول: رأيت إبراهيم بن سعيد عند أبي نعيم وأبو نعيم يقرأ وهو نائم. وكان الحجاج يقع فيه».

وسيأتي إيضاح الجواب في ترجمة إبراهيم من «التنكيل»<sup>(٢)</sup>.

---

(١) (٣٥-٣٦).

(٢) (رقم ٥).

والمقصود [ص ٤٤] هنا أن الأستاذ ذكر تلك المقالة فحرّفها تحريفاً قبيحاً. قال (ص ٧٥): «كان يتلقى وهو نائم، كما قال الحافظ حجاج بن الشاعر، فحجاج هذا من جرحه لا يندمل». وقال (ص ١١٩): «رمأه الحافظ حجاج بن الشاعر بأنه كان يتلقى وهو نائم». عبارة حجاج تحتمل ما قدّمنا، بل إن ذلك (١) ليس فيها ما يدل على أن إبراهيم صار بعد ذلك المجلس يروي عن أبي نعيم أحاديث يزعم أنه تلقاها في ذاك الوقت الذي كان إبراهيم فيه نائماً، وعبارة الأستاذ تفيد هذا. وعبارة حجاج إنما تدل على مرة واحدة عند أبي نعيم، وعبارة الأستاذ تدل أن التلقي في حال النوم كان من عادة إبراهيم عند أبي نعيم وغيره! فتدبر.

## ٢- مؤمل بن إهاب.

قال الأستاذ (ص ٦٥): «ضعفه ابن معين على ما حكاه الخطيب».

أقول: إنما حكى الخطيب (١٣ / ١٨١) عن إبراهيم بن عبد الله بن الجنيد قال: «سئل يحيى بن معين وأنا أسمع عن مؤمل بن إهاب، فكأنه ضعفه» فتدبر، وقد قال أبو حاتم: «صدق»، وقال النسائي: «لا بأس به». وقال مرة: «ثقة». وقال مسلمـة بن قاسم: «ثقة صدـق».

## ٣- أحمد بن سلمان النجاد.

قال الأستاذ (ص ٦٥): «يقول عنه (٢) الدارقطني [ص ٤٥]: يحدث من كتاب غيره بما لم يكن في أصوله».

(١) «بل إن ذلك» كتبت بين الأسطر يشبه اللحق بخط باهت، ورسمه أقرب شيء لـما أثبتته، ولا يزال السياق قلقاً.

(٢) يريد: «فيه». [المؤلف].

أقول: إنما قال الدارقطني: «حدث ....» كما في «تاريخ بغداد» و«الميزان» و«اللسان»<sup>(١)</sup>، وذلك يصدق بمرة واحدة كما حمله الخطيب وغيره، كما يأتي في ترجمة النجاد من «التنكيل»<sup>(٢)</sup> وفيها بسط عذر النجاد. وعبارة الأستاذ تفيد بأن ذاك كان من شأن النجاد، تكرر مراراً!

#### ٤ - أحمد بن كامل.

قال الأستاذ (ص ٤٣): «فيه يقول الدارقطني .... ربما حدث بما ليس عنده، كما رواه الخطيب».

أقول: عبارة الدارقطني كما في «تاريخ بغداد»<sup>(٣)</sup> وغيره: «.... بما ليس عنده في كتابه». وهذا القيد «في كتابه» يدفع الالتباس، فإنه لا يلزم من عدم كون الحديث عند أحمد في كتابه أن لا يكون عنده في حفظه، وتأتي ترجمة أحمد في «التنكيل»<sup>(٤)</sup>.

#### ٥ - عبد الله بن علي المديني.

قال الأستاذ (ص ١٦٨): «وهو لم يسمع من أبيه على ما يقال».

أقول: ي يريد الأستاذ بهذا قول الدارقطني، وعبارة الدارقطني كما في «تاريخ بغداد»<sup>(٥)</sup>: «أخذ كتبه وروى أخباره مناولة، قال: وما سمع كثيراً من أبيه».

---

(١) «تاريخ بغداد»: (٤/١٩١)، و«الميزان»: (١٠١/١)، و«اللسان»: (١/٤٧٥).

(٢) (رقم ١٩).

(٣) (٣٥٧/٤).

(٤) (رقم ٢٩).

(٥) (٩/١٠).

فقوله: «وما سمع كثيراً من أبيه» واضح في أنه سمع منه، إلا أنه لم يكثير، وأول عبارته يفيد أن ما لم يسمعه من كتب أبيه وأخباره أخذَه منه مناولةً، وهي من طرق التلقيّ، [ص ٤٦] فعلى هذا تكون روایته عن أبيه متصلة صحيحة إن صرّح بالسماع فسماعٌ، وإلا احتمل أن يكون سماعاً وأن يكون مناولة، والرواية التي ذكرها الخطيب من طريقه – ولأجلها تعرّض له الأستاذ – قد بيّن فيها السمع.

هذا، والسماعُ أصلُه أن يمليُ الشِّيخُ بِلِفْظِهِ وَالْتَّلَمِيذُ يسمعُ، لكن قد يطلق السمع على ما هو أعمّ من ذلك، وهذا هو المتأادر من قولهم: فلان لم يسمع من فلان، فيفهم منه أن روایته عنه منقطعة حتى ولو صرّح بالاتصال يكون كذباً، وهذا هو مفهوم عبارة الأستاذ؛ لأنَّه قصد بها الطعن في رواية هذا الرجل التي بيّن فيها السمع، فانظر تحريفه لعبارة الدارقطني!

## ٦ - محمد بن أحمد الحكيمي.

قال الأستاذ (ص ١١٤): «قال البرقاني: في حديثه مناكير».

أقول: لفظ البرقاني كما في «تاريخ بغداد» (٢٦٩ / ١) و«السان الميزان» (٤٥ / ٥): «ثقة إلا أنه يروي مناكير» وبين العبارتين فرقٌ عظيمٌ فإن «يروي مناكير» يقال في الذي يروي ما سمعه مما فيه نكارة ولا ذنب له في النكارة، بل الْحَمْلُ فيها على مَنْ فوقَهُ، فالمعنى أنه ليس من المبالغين في التتفّق والتوقّي، الذين لا يحدّثون مما سمعوا إلا بما لا نكارة فيه، ومعلوم أن هذا ليس بجرح. [ص ٤٧] وقولهم: «في حديثه مناكير» كثيراً ما تُقال فيمن

---

(١) (٥١١ / ٦).

تكون النكارة من جهة جزماً أو احتمالاً فلا يكون ثقة.

وهذا المعنى هو الذي أراد الأستاذ إفهامه، ولذلك حذف كلمة «ثقة». وقد تعقب الخطيب<sup>١</sup> كلمة البرقاني بقوله: «وقد اختبرتُ أنا حديثه فقللما رأيت فيه منكراً». فثبت أن هذا الرجل مع ثقته غير مقصّر في التنقي والتوكّي، وإنما وقع في روایته مما ينكر قليل جداً. وقال ابن حجر في «السان الميزان»: «ذكرته - يعني زيادة على «الميزان» - لأن المصنف ذكر عثمان بن أحمد الدقاقي الصدوق الثقة بسبب كونه يروي المناكير».

أقول: لا عذر لابن حجر في هذا.

أولاً: لأنه أنكر على الذهبي ذكره لعثمان، كما يأتي في ترجمته من «التنكيل»<sup>(١)</sup>.

ثانياً: لأن المناكير في مرويات عثمان كثيرة، والله المستعان.

- هـ -

[ص ٤٨] ومن فوائقه: تقطيع<sup>٢</sup> نصوص أئمة الجرح والتعديل، يختزل منها القطعة التي توافق غرضه، وقد يكون فيما يدعه من النص ما يبين أن معنى ما يقتطعه غير المبادر منه عند انفراده، فمن أمثلة ذلك:

- ١ - القاسم بن أبي صالح. راجع ما تقدم (أ: ٢).
- ٢ و ٣ - جرير بن عبد الحميد وأبو عوانة الوضاح. راجع ما تقدم (ب- ١ و ٢).

---

(١) رقم (١٥٥).

٤- عبد الله بن علي ابن المديني. راجع ما تقدم (د: ٥).

٥- محمد بن أحمد الحكيمي. راجع ما تقدم (د: ٦).

٦- محمد بن يحيى بن أبي عمر.

قال الأستاذ (ص ١٦٦): «قال عنه أبو حاتم: كان به غفلة، حدث حديثاً موضوعاً عن ابن عيينة».

أقول: عبارة أبي حاتم كما في كتاب ابنه<sup>(١)</sup> و«التهذيب»<sup>(٢)</sup> وغيرهما: «كان رجلاً صالحًا وكان به غفلة،رأيت عنده حديثاً موضوعاً قد حدث به عن ابن عيينة، وكان صدوقاً». هذا وابن أبي عمر مكثر جداً عن ابن عيينة، فإذا اشتبه عليه حديث واحد لم يضره، ولعل أبا حاتم نبهه عليه فترك روايته، وقد يكون أبو حاتم أخطأ في ظنّ الحديث موضوعاً. وسئل الإمام أحمد: عن نكتب؟ فقال: أما بمكة فابن أبي عمر.

وقد أكثر مسلم في «صحيحه» عن ابن أبي عمر، له عنده على ما حكى عن «الزهرة» مائتا حديث وستة عشر حديثاً<sup>(٣)</sup>.

٧-[ص ٤٩] محبوب بن موسى.

قال الأستاذ (ص ١٧): «يقول عنه أبو داود لا تُقبل حكاياته إلا من كتاب».

أقول: عبارة أبي داود كما في «التهذيب» و«الميزان»<sup>(٤)</sup>: «ثقة، لا يُلتفت إلى حكاياته إلا من كتاب». ويأتي تحقيق حال محبوب في ترجمته من

(١) «الجرح والتعديل»: (٨/١٢٤ - ١٢٥).

(٢) (٩/٥١٨ - ٥٢٠).

(٣) ذكره في «التهذيب» وهو صادر عن «إكمال تهذيب الكمال»: (١٠/٣٩٠) لمغلطاي.

(٤) «التهذيب»: (٤/٣٦٢ - ٥٤)، و«الميزان»: (٤/١٠).

«التنكيل»<sup>(١)</sup> إن شاء الله تعالى.

٨- سعيد بن عامر.

قال الأستاذ (ص ١٠٩): «في حديثه بعض الغلط كما قال ابن أبي حاتم». أقول: عبارة ابن أبي حاتم نقلًا عن أبيه كما في كتابه<sup>(٢)</sup> وغيره: «كان رجلاً صالحًا وكان في حديثه بعض الغلط، وهو صدوق» وتأتي ترجمة سعيد في «التنكيل»<sup>(٣)</sup>.

٩- سليمان بن حسان الحلبـي.

قال الأستاذ (ص ١٠٩): «قال أبو حاتم عنه<sup>(٤)</sup>: سألت ابن أبي غالب عنه فقال: لا أعرفه ولا أرى البغداديين يروون عنه».

أقول: تتمة عبارة أبي حاتم كما في كتاب ابنه<sup>(٥)</sup> و«تاريخ بغداد» (٢١/٩): «وروى عنه من الرازيين أربعة أو خمسة» قال ابن أبي حاتم: «قلت لأبي: ما تقول فيه؟ قال: هو صحيح الحديث».

١٠- محمد بن العباس أبو عمرو بن حيوه. راجع ما تقدم (أ: ١٢). وتأتي ترجمة محمد في «التنكيل»<sup>(٦)</sup>.

---

(١) (رقم ١٨٤).

(٢) (٤/٤-٤٨).

(٣) (رقم ٩٧).

(٤) الأستاذ يأتي بلفظ «قال عنه» بمعنى «قال فيه». [المؤلف]. وقد سبق التنبيه عليها.

(٥) «الجرح والتعديل»: (٤/١٠٧).

(٦) (رقم ٢٠٩).

## ١١ - محمد بن عبد الله بن عمار الموصلي.

قال الأستاذ (ص ١٣٣): «قال ابن عدي: رأيت أبي يعلى يسيء القول فيه، ويقول: شهد على خالي بالزور. وله عن أهل الموصل أفراد وغرائب اهـ. وأبو يعلى من أعرف الناس به، وكلامه فيه قاضٍ على كلام الآخرين».

أقول: آخر ما حكاه ابن عدي عن أبي يعلى قوله: «بالزور»<sup>(١)</sup>، وعقب ذلك كما في «التهذيب»<sup>(٢)</sup>: [ص ٥٠] قال ابن عدي: وابن عمار ثقة<sup>(٣)</sup> حسن الحديث عن أهل الموصل؛ معاذى بن عمران وغيره، وعنهما عنهم أفراد وغرائب، وقد شهد أحمد بن حنبل أنه رأه عند يحيى القطان، ولم أر أحداً من مشايخنا يذكره بغير الجميل، وهو عندهم ثقة».

فحذف الأستاذ توثيق ابن عدي وجميع مشايخه لابن عمار، وحذف الدليل على أن المراد بالأفراد والغرائب: الأفراد والغرائب الصحيحة التي يُمْدَح صاحبها للدلائل على إكثاره وعناته ومهارته في الفن، كما تقدم شيء من ذلك (ب / ٥). وحذف الدليل على أن أبي يعلى كان عنده نُفْرَة عن ابن عمار توجب أن لا يُعَتَّد بكلامه المذكور فيه، كما يأتي إيضاح ذلك في ترجمة ابن عمار من «التنكيل».

والأستاذ يتسبّث بهذه القاعدة ويتوسّع فيها جدّاً، فيردّ كثيراً من الروايات المحقّقة والجرح المفسّر المحقق بدعي انحراف الراوي أو الجارح عن المجروح، وإن كان الراوي أو الجارح جماعةً من الأئمة، ولم

(١) «الكامل في الضعفاء»: (٦/٢٧٢).

(٢) (٩/٢٦٦)، و«تهذيب الكمال»: (٦/٣٧٧).

(٣) تحرفت في «الكامل» إلى: «هو».

يثبت ما يعارض قولهم، بل مع ثبوت ما يوافق قولهم عمن كان موافقاً للمجروح مائلاً إليه، كما يأتي بعض ذلك في ترجمة أحمد بن محمد بن الصلت بن المغلس من «التنكيل»<sup>(١)</sup>.

ثم يناقض الأستاذ ذلك هاهنا فيزعم أن تلك الكلمة المحتملة الصادرة من أبي يعلى - مع تبيّن نفرته عن ابن عمار - يرد بها توثيق الجمهور لابن عمار. وسيأتي في القسم الأول من «التنكيل»<sup>(٢)</sup> تحقيق هذه القاعدة، وفي القسم الثاني ترجمة ابن عمار وبيان إمامته وجلالته.

## ١٢ - [ص ٥١] محمد بن فضيل بن غزوan.

قال الأستاذ (ص ٣٩) في الكلام في القاسم التمار: «وقال ابن سعد عن محمد بن فضيل الراوي عنه: بعضهم لا يحتاج به». أقول: عبارة ابن سعد كما في «طبقاته»<sup>(٤)</sup> و«التهذيب»<sup>(٥)</sup> وغيرها: «كان ثقة صدوقاً كثير الحديث متشيئاً، وبعضهم لا يحتاج به».

فحذف الأستاذ التوثيق الصريح، والدليل على أن عدم احتجاج بعضهم بابن فضيل إنما هو لتشييعه، وقد وثقه ابن معين ويعقوب بن سفيان والعجلاني وغيرهم، ولم يطعن أحد في روايته، وقال ابن شاهين: «قال علي ابن

---

(١) (رقم ٣٤).

(٢) (١/٨٨-٩٩)، وترجمة ابن عمار رقم (٢١٤).

(٣) بمعنى في. [المؤلف].

(٤) (٥١١/٥).

(٥) (٤٠٧/٩).

المديني: كان ثقة ثبتاً في الحديث»، وقال الدارقطني: «كان ثبتاً في الحديث إلا أنه كان منحرفاً عن عثمان».

وقد جاء ما يدفع هذا<sup>(١)</sup>. قال أبو هشام الرفاعي: «سمعت ابن فضيل يقول: رحم الله عثمان ولا رحم من لا يترحم عليه». وذكر ابن حجر في «مقدمة الفتح»<sup>(٢)</sup> كلام ابن سعد ثم قال: «قلت: إنما توقف فيه من توقف لتشيعه». ثم ذكر كلام أبي هشام ثم قال: «احتاج به الجماعة». يعني الشیخین في «صحیحہما» وبقیة الستة، ولا أدری من هو الذي لم يحتاج بابن فضیل او توقف فيه؟ ولعل المراد بذلك بعض المتشدّدين في السنة لم يرو عن ابن فضیل لأنّه يراه متشیعًا، ویری في الروایة عنه ترویجًا للتشیع فتوقف لذلك، لا لأنّ ابن فضیل ليس بحجۃ. ویأتي في القسم الأول من «التنکیل»<sup>(٣)</sup> تحقیق حکم روایة المبتدع بما یعلم منه أن مثل ابن فضیل حجۃ على الإطلاق.

[ص ٥٢] - و -

ومن عواقره: أنه يعمد إلى جرح لم یثبت في حکیمه بصيغة الجزم محتاجاً به، فمن أمثلة ذلك:

١ - الحسن بن الربيع.

قال الأستاذ (ص ١٥١): «يقول فيه ابن معين لو كان يتقي الله لم يكن يحدث

(١) أعني انحرافه عن عثمان. [المؤلف].

(٢) (ص ٤٤١).

(٣) (٧٢-٨٧ / ١).

بالمغازي، ما كان يُحسِن يقرؤها».

أقول: هذا الكلام إنما رواه بكر بن سهل الدمياطي عن عبد الخالق بن منصور عن ابن معين، وبكر بن سهل لم يوثقه أحد، بل ضعفه النسائي، ورمه الأذهبي في «الميزان»<sup>(١)</sup> بالوضع.

## ٢ - ثعلبة بن سُهيل القاضي.

قال الأستاذ (ص ١١٠): «ضعيف».

أقول: هذا يصلح أن يُعد من أمثلة الفرع الثامن (خ) لكن أظن الأستاذ اعتمد على ما حكاه أبو الفتح محمد بن الحسين الأزدي عن ابن معين أنه قال في ثعلبة: «ليس بشيء». وهذه حكاية منقطعة كما قاله الأذهبي في «الميزان»<sup>(٢)</sup>، لأن بين الأزدي وابن معين مفارزة، ومع ذلك فالازدي نفسه متهم، له ترجمة في «تاريخ بغداد» و«الميزان» و«اللسان»<sup>(٣)</sup>. ثم لو فرض صحة تلك الكلمة عن ابن معين، فإن ابن معين مما يطلق «ليس بشيء» لا يريد بها الجرح وإنما يريد أن الرجل قليل الحديث. وقد ذكر الأستاذ ذلك

---

(١) (٣٤٦/١). لكن ليس فيه رمي بالوضع، ولفظه هناك: «حمل الناس عنده، وهو مقارب الحال» وذكر تضعيف النسائي. فلعل نسخة المؤلف كان فيها «حمل الناس عليه» أو توهم المؤلف قراءتها كذلك. والله أعلم. وبنحوه قال في «المعني» (١١٣/١)، و«السير»: (٤٢٧/١٣).

(٢) (٣٧١/١).

(٣) انظر «اللسان» (٥ رقم ٤٦٤ و ٤٦٥) فإنهما ترجمة واحدة. قوله في سطر ١٥: «فاما إلى قوله في سطر ١٨: «انتهى» كلام معترض. [المؤلف]. وانظر «تاريخ بغداد»: (٢٤٣/٢)، و«الميزان»: (٤٤٣/٤)، و«اللسان»: (٩٠/٧).

(ص ١٢٩) ويأتي تحقيق ذلك في ترجمة ثعلبة من «التنكيل»<sup>(١)</sup> وحاصله: أن ابن معين قد يقول «ليس بشيء» على معنى قلة الحديث فلا تكون جرحا، وقد يقولها على وجه الجرح - كما يقولها غيره - فتكون جرحا، [ص ٥٣] فإذا وجدنا الراوي الذي قال فيه ابن معين: «ليس بشيء» قليلاً الحديث وقد وُثّق، وجب حَمْل الكلمة ابن معين على معنى قلة الحديث لا الجرح، وإلا فالظاهر أنها جرح. فلما نظرنا في حال ثعلبة، وجدناه قليلاً الحديث، ووجدنا ابن معين نفسه قد ثبت عنه أنه قال في ثعلبة: «لا بأس به». وقال مرة: «ثقة»، كما في «التهذيب»<sup>(٢)</sup>.

ومن قال ابن معين فيه: «ليس بشيء» أبو العطوف الجراح بن المنهاج، فنظرنا في حاله، فإذا له أحاديث غير قليلة ولم يوثقه أحد بل جرحوه، قال ابن المديني: «لا يكتب حدثه»، وقال البخاري ومسلم: «منكر الحديث»، وقال النسائي والدارقطني: «متروك»، وقال أبو حاتم والدولابي الحنفي: «متروك الحديث ذاهب لا يكتب حدثه»، وقال النسائي في «التمييز»: «ليس بثقة ولا يكتب حدثه» وذكره البرقي فيمن اتهم بالكذب، وقال ابن حبان: «كان يكذب في الحديث ويشرب الخمر....». والكلام فيه أكثر من هذا<sup>(٣)</sup>. فعرفنا أن قول ابن معين فيه: «ليس بشيء» أراد بها الجرح كما هو المعروف عند غيره في معناها.

فتدبّر ما تقدم، ثم انظر حال الأستاذ إذ يبني على حكاية الأزدي عن ابن

(١) (رقم ٦١).

(٢) (٢٣/٢).

(٣) انظر «الميزان»: (١/٣٩٠)، و«اللسان»: (٢/٢٤٦).

معين أنه قال في ثعلبة: «ليس بشيء» ويعلم حال الأزدي، وأنه كان بعد ابن معين بمنة، ويعرف أن ابن معين قد يطلق تلك الكلمة لا على سبيل الجرح، وأن الحجة قائمة على أن هذا من ذاك، ومع ذلك كله يقول الأستاذ في ثعلبة: «ضعيف». وفي أبي العطوف يرى [ص ٥٤] الأستاذ جرح الأئمة له وأن له أحاديث غير قليلة، وأن ذلك مبين أن قول ابن معين فيه: «ليس بشيء» إنما أراد بها الجرح، ولكن الأستاذ يقول (ص ١٢٩): «وقال ابن معين: ليس بشيء، وهو كثيراً ما يقول هذا فيمن قلل حديثه! وعذر الأستاذ أنه بحاجة إلى ردّ رواية رواها ثعلبة وإلى تقوية أبي العطوف، هكذا تكون الأمانة عند الأستاذ!»

### ٣ - عبد الله بن جعفر بن درستويه.

قال الأستاذ (ص ٣٩): «كان يحدّث عنمن لم يدركه لأجل دريهمات يأخذها، فادفع إليه درهماً يصطنع لك ما شئت من الأكاذيب».

ذكر الأستاذ هذه التهمة في عدة مواضع كلّها بالجزم، بل نبز هذا العالم الفاضل الذي لا ذنب له إلا أنه روى كتاباً مشهوراً وهو «تاريخ يعقوب بن سفيان»، وقد ثبت سمعاه له، حتى إن الذي كان أنكر عليه رجع أخيراً فقصده فسمع منه، كما في ترجمته من «تاريخ بغداد»<sup>(١)</sup>، نبزه الأستاذ بلقب «الدراهمي» مع أنه لا مستند للأستاذ في ذلك، إلا ما حكاه الخطيب عن هبة الله الطبرى أنه ذكر ابن درستويه وضعفه وقال: «بلغني أنه قيل له: حدث عن عباس الدوري حديثاً ونحن نعطيك درهماً، ففعل، ولم يكن سمع من عباس».

---

(١) (٤٢٨/٩).

ولا يخفى على عالم أن هذه الحكاية لا يصح الاستناد إليها لجهالة المبلغ للطبرى، والأستاذ من أعلم الناس بهذا، بل يجاوزه كثيراً فيقول راداً لروايات الثقات الأثبات عنمن يصرّحون باسمه وقد ثبتت صحتهم له وهم مع ذلك أبرياء من التدليس فيقول الأستاذ: «اللفظ لفظ انقطاع» حتى أحوجني ذلك إلى أن بينت في القسم الأول من «التنكيل»<sup>(١)</sup> شرح قاعدة [ص ٥٥] الاتصال والانقطاع، وتحقيق الحكم فيما يشتبه منها، ومع هذا فقد قال الخطيب: «هذه الحكاية باطلة ....». هكذا تكون الأمانة عند الأستاذ!

ويأتي بقية الكلام في ترجمة عبد الله بن جعفر من «التنكيل»<sup>(٢)</sup>.

#### ٤ - الأصممي عبد الملك بن قُرَيْب.

قال الأستاذ (ص ٥٤): «كَذَّبَهُ أَبُو زِيدُ الْأَنْصَارِيُّ».

أقول: حاكى ذلك عن أبي زيد هو أحمد بن عبيد بن ناصح، وهو مطعون فيه، وفي «الميزان»<sup>(٣)</sup> في ترجمة الأصممي: «أحمد بن عبيد ليس بعمدة». ونقل الأستاذ نفسه هذا (ص ٤٢) حين احتاج إلى ردّ رواية لأحمد بن عبيد.

قال الأستاذ: «فلم يكن بعمدة كما ذكره الذهبي في ترجمة عبد الملك الأصممي من الميزان». يجزم الأستاذ هنا بأنه ليس بعمدة، ثم يعتمد فيقول في الأصممي: «كَذَّبَهُ أَبُو زِيدُ الْأَنْصَارِيُّ». هكذا تكون الأمانة عند الأستاذ!

---

(١) (١٤٤-١٣٥/١).

(٢) (١١٩/١).

(٣) (٣٧٦/٣).

٥- جرير بن عبد الحميد.

قال الأستاذ (ص ١١٠): «تفرد برواية حديث الآخرين الموضوع».

أقول: مستند الأستاذ حكاية سليمان الشاذكوني، والشاذكوني هالك.  
ويأتي شرح الحال في ترجمة جرير من «التنكيل»<sup>(١)</sup>.

٦- سليم بن عيسى القارئ.

قال الأستاذ (ص ٦٠): «كان ضعيفاً في الحديث .... وقد روی عن الثوري  
خبرًا منكراً، ساقه العقيلي».

أقول: لا مستند للأستاذ في قوله: «كان ضعيفاً في الحديث» إلا ذكر العقيلي - ومن تبعه - سليم بن عيسى في كتب الضعفاء<sup>(٢)</sup>، مع رواية ذاك الحديث من طريق سليم بن عيسى. [ص ٥٦] فاما ذكر الراوي في بعض كتب الضعفاء فلا يضره ما لم يكن فيما ذكر به ما يوجب ضعفه، وذلك أنهما كثيراً ما يذكرون الرجل لكلام فيه لا يثبت أو لا يقدح أو نحو ذلك.

واما ذاك الحديث فرواه العقيلي عن يحيى بن صالح<sup>(٣)</sup>، عن أبي صالح كاتب الليث، عن سليم بن عيسى أبي يحيى، عن سفيان الثوري. ويحيى بن صالح متكلّم فيه، وأبو صالح كاتب الليث ليس بعمدة، تأتي ترجمته في

---

(١) (رقم ٦٣).

(٢) انظر «الضعفاء» للعقيلي: (١٦٣/٢)، و«الضعفاء»: (١٣/٢) لابن الجوزي.

(٣) كذا في الأصل، وصوابه «يحيى بن عثمان بن صالح» كما في «الضعفاء» للعقيلي (٢/١٦٣) و«الميزان»: (٦/٧٠) للذهبي، أو لعل المؤلف نسبه إلى جده، ويأتي قريباً على الصواب.

«التنكيل»<sup>(١)</sup>، فعلى هذا لا يثبت أن سليمًا روى ذاك الحديث.

ومع هذا فسليم الذي ذكره العقيلي، وروى عنه ذاك الحديث ليس هو بالقارئ صاحب حمزة الواقع في سند الخطيب، وإيضاً ذلك: أن العقيلي قال: «سليم بن عيسى، مجهول في النقل، حديثه منكر غير محفوظ. حدثنا يحيى ...» كما مرّ، فقول العقيلي: «مجهول في النقل حديثه منكر» واضح في أنه عنده غير القارئ، فإن القارئ معروف مشهور، وهذا مجهول لا يعرف إلا بذاك الحديث كما تقتضيه عبارة العقيلي. ويؤكّد هذا أن الذي ذكره العقيلي وروى عنه ذاك الحديث، كنيته «أبو يحيى» كما في السند، هكذا هو في كتاب العقيلي في النسخة المحفوظة بالمكتبة الأصفية في حيدرabad الدكن<sup>(٢)</sup>، وهكذا هو في «الميزان»<sup>(٣)</sup> وليس هذه كنية القارئ، أما القارئ فقال ابن الجزري في ترجمته من «طبقات القراء» (٣١٨ / ١): «كنيته أبو عيسى ويقال: أبو محمد»<sup>(٤)</sup>.

[ص ٥٧] والذهبي وإن بدأ في «الميزان» فزعم أنه القارئ فإنه رجع بعد ذلك ولفظه: «سليم بن عيسى الكوفي القارئ، إمام في القراءة، روى عن الثوري خبراً منكراً ساقه العقيلي، ولعل هذا الرجل غير القارئ ....».

فقد اتضح أن سليم بن عيسى القارئ الواقع في سند الخطيب لا يناله

---

(١) (رقم ١٢٤).

(٢) قلت: وكذلك هو في النسخة المحفوظة في المكتبة الظاهرية بدمشق. [ن]. وهو كذلك في المطبوعة.

(٣) (٦ / ٧٠).

(٤) وذكره بالكتيني الذهباني في «معرفة القراء»: (١٥٧ / ١).

وهو ما ذكر العقيلي ثم الذهبي؛ لأنه إن لم يكن هو الذي روى العقيلي عن يحيى بن عثمان عن كاتب الليث عنه ذاك الحديث فواضح، وإن كان إيه فلا يثبت عنه رواية ذاك الحديث للكلام في كاتب الليث وفي الراوي عنه. ولنكتف بهذه الأمثلة هنا، ويأتي لها في قسم التراجم من «التنكيل» نظائر منها في ترجمة حمَّاد بن سلمة<sup>(١)</sup>، ومنها في ترجمة محمد بن حسين بن حميد بن الريبع<sup>(٢)</sup>.

### اعتبار

كما رأيت الأستاذ حيث يكون له غرض في الطعن في الراوي، قد يعمد إلى جرح يعلم أنه لا يثبت فيجزم به، فكذلك حيث يكون له غرض في تقوية الراوي، قد يعمد إلى ثناء عليه يعلم أنه لا يثبت فيجزم به، كما يأتي في ترجمة أحمد بن محمد بن الصلت بن المغلس الحِمَانِي من «التنكيل»<sup>(٣)</sup> والله المستعان.

- ز -

[ص ٥٨] ومن تجاهله ومجازفاته: قوله في المعروف المؤثّق: «مجهول» أو «مجهول الصفة» أو «لم يوثق» أو نحو ذلك، فمن الأمثلة:

١ - عبد الله بن محمود.

روى الخطيب (١٣ / ٣٨٤ [٣٩٧]) من طريق «عبد الله بن محمود

(١) (رقم ٨٥).

(٢) (رقم ٢٠٢).

(٣) (رقم ٣٤).

المرزوقي قال: سمعت محمد بن عبد الله بن قهزاد...».

فقال الأستاذ (ص ٧٠): «وعبد الله بن محمود مجھول الصفة».

أقول: في ترجمة محمد بن عبد الله بن قهزاد من «تهذيب التهذيب» (٢٧١/٩): «روى عنه ... وعبد الله بن محمود السعدي».

ولعبد الله بن محمود السعدي المرزوقي ترجمة في كتاب ابن أبي حاتم (١) وقال: «كتب إلى»<sup>(٢)</sup> بمسائل ابن المبارك من تأليفه».

وله ترجمة في «تذكرة الحفاظ» (٢٥٧/٢). قال الذهبي: «الحافظ الثقة محدث مرو، أبو عبد الرحمن عبد الله بن محمود بن عبد الله السعدي... قال الحاكم: ثقة مأمون...».

- محمد بن مسلمة.

روى الخطيب (١٣) [٤١٥/٣٩٥] من طريق البخاري «حدثنا صاحب لنا [عن حمدوية]<sup>(٣)</sup> قال: قلت لمحمد بن مسلمة ...».

فقال الأستاذ (ص ١٠٣) في الحاشية: «مجھول، وليس هو بكاتب الحارث بن مسکین فإنه محمد بن سلمة ...».

أقول: قد قرأ الأستاذ ترجمته في «الانتقاء» لابن عبد البر الذي بث الأستاذ عقاربه في تعليقاته عليه (ص ٥٦)<sup>(٤)</sup>. [ص ٥٩] وفي «تاريخ

---

(١) (١٨٣/٥).

(٢) وقع في الأصل و(ط): «إلى أبي» سهو، والمثبت من كتاب ابن أبي حاتم.

(٣) مستدركة من «تاريخ بغداد» وكتاب الكوثري.

(٤) (ص ١٠٢ - المحققة).

البخاري»: (١/٢٤٠): «محمد بن مسلمة أبو هشام المخزومي المدني سمع مالكًا .... وقيل لمحمد بن مسلمة: ما الرأي فلان ...» فذكر الحكاية التي ذكرها الخطيب. وقال ابن حبان في «الثقات»<sup>(١)</sup>: «محمد بن مسلمة بن هشام بن إسماعيل أبو هشام المخزومي ... يروي عنه هارون بن عبد الله الحمّال والناس، وكان من يتفقّه على مذهب مالك ويفرّع على أصوله، من صنف وجمع». وذكره ابن أبي حاتم في كتابه<sup>(٢)</sup> وقال: «... روى عنه عبد الرحمن بن عبد الملك بن شيبة وأبي ... سألت أبي عنه فقال: كان أحد فقهاء المدينة من أصحاب مالك، وكان من أفقههم، ... سئل أبي عنه فقال: مديني ثقة».

وفي «الديباج المذهب» (ص ٢٢٧): «محمد بن مسلمة .. روى محمدُ هذا عن مالك وتفقّه عنه، وكان أحد فقهاء المدينة من أصحاب مالك وكان أفقههم، وهو ثقة، وله كتب فقه أخذت عنه، وهو ثقة مأمون حجة، جمع العلم والورع، توفي سنة ٢٠٦».

ويبعد جدًا أن يكون هذا كله خفي على الأستاذ مع ما عرفناه منه من النشاط في التفتیش عن الترجم، بل في سياق كلامه ما يُشعر بأنه عرف هذا الرجل، فإنه قال (ص ٤١٠): «ونهمس في أذن هذا المتعصب الهاذى: إن كنت ... فما رأيك في مذهب إمامك ...» يعني مالكًا، والله المستعان.

(١) (٩/٥٥).

(٢) (٨/٧١).

[ص ٦٠] - طاهر بن محمد.

ذكر الخطيب (١٣ / ٣٧٣ - ٣٧٨) حكاية من طريق «طاهر بن محمد ثنا وكيع ...».

فقال الأستاذ (ص ٤٣): «طاهر بن محمد مجھول».

أقول: بل معروف موثق، هو طاهر بن أبي أحمد محمد بن عبد الله الزبيري، ذكره المزّي في «تهذيبه»<sup>(١)</sup> في الرواية عن وكيع، وذكره ابن أبي حاتم في كتابه<sup>(٢)</sup> وقال: «روى عنه محمد بن عبد الله الحضرمي وموسى بن إسحاق القاضي»، وذكره ابن حبان في «الثقة»<sup>(٣)</sup> وقال: «يروي عن وكيع وأبيأسامة، حدثنا عنه محمد بن إدريس الشامي، مستقيم» الحديث. وهذا من توثيق ابن حبان الذي لا مَغْمَزَ فيه، كما يأتي شرحه في ترجمة ابن حبان من «التنكيل»<sup>(٤)</sup>.

#### ٤- إسماعيل بن حمدویه.

ذكر الخطيب (١٣ / ٤١٤ - ٤٤٢) أثراً من طريق «سلامة بن محمود القيسي: حدثنا إسماعيل بن حمدویه البيكندي، قال: سمعت الحمیدي ...».

فقال الأستاذ (ص ١٥٠): «إسماعيل بن حمدویه مجھول».

---

(١) (٤٦٢/٧).

(٢) (٤٩٩/٤).

(٣) (٣٢٨/٨).

(٤) (رقم ٢٠٠).

أقول: ذكره ابن حبان في «الثقات»<sup>(١)</sup> - ووقع في النسخة «السكندرية»<sup>(٢)</sup> -  
وقال: «يروي عن أبي نعيم وأبي الوليد وأهل البصرة، حدثنا عنه محمد بن  
المنذر شَكْرَ<sup>(٣)</sup> ، كان مقيماً بالرملة زماناً، وكتب عنه شَكْرَ».

أقول: فقد عَرَفَه ابنُ حبان وعرفَ حديثَه. وتوثيقُه لمن عرفه وعرف  
حديثَه مقبولٌ، كتوثيقِ غيره من الأئمة، ويأتي شرح ذلك في ترجمة ابن حبان  
من «التنكيل»<sup>(٤)</sup>.

#### [ص ٦١] ٥ - عبد الرحمن بن داود بن منصور.

ذكر الأستاذ (ص ١٨٤) روايةً لأبي نعيم الأصبهاني، عن أبي الشيخ،  
عن عبد الرحمن بن داود بن منصور. فقال الأستاذ: «عبد الرحمن بن داود  
مجهول».

أقول: ذكره أبو الشيخ، وأبو نعيم أنفسهما في كتابيهما، فقال أبو  
الشيخ<sup>(٥)</sup>: «عنه حديث الشام ومصر، أكثر الناس حديثاً عنهم، كان من  
الفقهاء، صاحب أصول ثقة مأمون». وذكر أبو نعيم في «تاریخ أصبهان»<sup>(٦)</sup>  
نحو ذلك.

---

(١) (٨/١٠٥).

(٢) ثم رأيته في نسخة أخرى جيدة (البيكتندي). [المؤلف]. وهو كذلك في المطبوعة.

(٣) كذا في الأصل، وفي مطبوعة الثقات: «... بن المنذر [بن] سعيد...».

(٤) (رقم ٢٠٠).

(٥) «طبقات المحدثين بأصبهان»: (٤/٩٦).

(٦) (٢/٧٨).

وهذان الكتابان قد وقف عليهما الأستاذ، فإنه قال (ص ٥٩) عند ذكر عمر بن قيس الماصلر: «له ولذويه ذكر واسع في «تاریخ أصبهان» لأبی الشیخ»، وقال (ص ١٥١) في أَحْمَدَ بْنَ عَبْدَ اللَّهِ الْأَصْبَهَانِي: «مُتَرَجِّمُ فِي «تاریخ أصبهان» لأبی نعیم». وفي كلا النقلين نظر، لكن المقصود هنا بيان وقوف الأستاذ على الكتابين، وقد دلَّ على ذلك كلامه في سالم<sup>(١)</sup> بن عاصم كما مرَّ (ب/ ٥)، ولا يخفى على الأستاذ أن عبد الرحمن هذا أصبهاني، فالظن به أنه راجع ترجمته في الكتابين المذكورين.

#### ٦- أَحْمَدَ بْنَ الْفَضْلِ بْنَ خَزِيمَةَ.

قال الأستاذ (ص ١١١): «لم يوثق».

أقول: هو أَحْمَدَ بْنَ الْفَضْلِ بْنَ الْعَبَّاسِ بْنَ خَزِيمَةَ، ترجمته في «تاریخ بغداد» (٤ / ٣٤٧) وفيها: «وكان ثقة».

#### ٧- جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدِ الصَّنْدَلِيِّ.

قال الأستاذ (ص ١٤١): «[الذی]<sup>(٢)</sup> أَثْنَى ابْنُ حَيْوَیَه عَلَيْهِ وَحْدَه لَا يَكُونُ إِلَّا من هَذَا الصَّنْفِ».

أقول: ابن حَيْوَیَه هو محمد بن العباس أبو عمر بن حيوه الخراز، [ص ٦٢] ستأتي ترجمته في «التنکیل»<sup>(٣)</sup>، وهو أحد الثقات الأثبات العارفين، ومع ذلك ففي ترجمة جعفر هذا من «تاریخ بغداد»

(١) كذا وقد تقدم (ص ٣٧) أن الصواب «سَلْمٌ».

(٢) من كتاب الكوثري يستقيم بها السياق.

(٣) (رقم ٢٠٩).

[٧/٢٢١] <sup>(١)</sup>: «وكان ثقة صالحًا دينًا، سكن بباب الشعير. أخبرنا أحمد بن أبي جعفر، حدثنا يوسف بن عمر القواس، حدثنا أبو الفضل جعفر بن محمد الصندلي الأطروش سنة سبع عشرة وثلاثمائة ومات فيها، وكان يقال: إنه من الأبدال».

ثم ذكر الخطيب أن الصحيح أنه مات سنة ٣١٨، وقال ابن الجوزي في «المنظم» [٦/٢٣٤] في ترجمة جعفر هذا: «وكان ثقة صالحًا دينًا ...، وكان يقال: إنه من الأبدال».

### اعتبار

كما أن الأستاذ يتجاهل المعروفيين الثقات حين يكون هواه رد روایتهم، فكذلك يتعارف المجاهيل ويحتاج بروايتهم إذا كانت روايتهم توافق هواه، وسيأتي في «التنكيل» أمثلة لذلك.

ومنها: في ترجمة أحمد بن عبد الله الأصفهاني، ذكر الخطيب <sup>(٢)</sup> أثراً من طريق علي بن حمساذا عنه واستنكره، فقال الأستاذ (ص ١٥١) «سعى الخطيب ... بأن يقول: إن أحمد بن عبد الله الأصفهاني مجھول، كيف وهو من ثقات شیوخ ابن حمساذا، مترجم في «تاریخ اصفهان» لأبی نعیم». كذا قال، وقد فتشتُ «تاریخ أبی نعیم» فوجدت فيه ممن يقال له «أحمد بن عبد الله» جماعة ليس في ترجمة واحد منهم ما يشعر بأنه هذا، وفوق ذلك فجميعهم غير موثقين <sup>(٣)</sup>.

(١) يَضِّن المؤلف للجزء والصفحة فاستدركتها.

(٢) «التاریخ»: (٤٣٩/٣).

(٣) وادعى الأستاذ أن عليًّا بن حمساذا لا يروي إلا عن الثقات، فيبيت هناك كذب هذه =

ومنها: في ترجمة أحمد بن محمد بن الصلت بن المغلس [ص ٦٣] الحِمَّاني، ذَكَرُ الخطيب<sup>(١)</sup> بسنده حكاية عن ابن أبي خيثمة، وردّها بنكارتها وبأنّ في السنّد مجاهيل. فاحتاج الأستاذ بتلك الحكاية جازماً بها، ودفع كلام الخطيب بقوله: «وهذا مما يغيط الخطيب جداً، ويحمله على ركوب كل مركب للتخلص منه بدون جدوى».

كذا قال، ثم لم يبيّن ما يعرّف به أولئك الذين جَهَلُهم الخطيب<sup>(٢)</sup>.

ومنها: في ترجمة الإمام الشافعى فيما يتعلق بكتاب «التعليم» المنسوب لمسعود بن شيبة، هذا الكتيب فيه جهالات في الطعن في مالك والشافعى، وذكر ابن حجر في «لسان الميزان»<sup>(٣)</sup> مسعود بن شيبة وقال: «مجهول لا يُعرف عنمن أخذ العلم ولا من أخذ عنه، له مختصر سماه «التعليم» ...».

فزعم الأستاذ في حاشية (ص ٣) «أنه معروف عند الحافظ عبد القادر القرشى وغيرهم، فنُعَدُّ صنيع ابن حجر هذا من تجاهلاته المعروفة لحاجة في النفس، وقانا الله اتباع الهوى».

كذا قال! والقرشى وغيره لم يُعرّفوا من حال مسعود بن شيبة إلا بما أخذوه من كتاب «التعليم» نفسه، وليس في ذلك ما يدل أنهم عرفوا المعرفة التي تنافي الجهالة، والواقع أن كتاب «التعليم» ألهه حنفى مجہول متعصّب،

---

= الدعوى، وسقط عدة من الروايات التي فيها رواية علي بن حمّاذ عن الضعفاء والمتهمين. [المؤلف].

(١) «التاريخ»: (٤/٢٠٩).

(٢) وقد عرف غيره بعضهم بالضعف الشديد، كما ستره في «التنكيل». [المؤلف].

(٣) (٨/٤٦).

وكتب على ظاهره ذاك الاسم المستعار «مسعود بن شيبة»<sup>(١)</sup>، ولكن الأستاذ مع معرفته بالحقيقة يلْدَغُ ويَصْنَى<sup>(٢)</sup> ويرمي الأئمة بدائئ، ثم يقول: «وقانا الله اتباع الهوى»!

[ص ٦٤] وما يدخل في هذا الضرب: قول الكوثري (ص ١٦) عند نقله ما ذكره الخطيب في موضع قبر أبي حنيفة: «كان من المناسب أن يذكر الخطيب هنا ما ذكره في (١٢٣/١) من تبرُّك الشافعي بأبي حنيفة حيث قال: أخبرنا القاضي أبو عبد الله الحسين بن علي الصميري قال: أبنانا عمر بن إبراهيم المقرئ قال: أبنانا مكرم بن أحمد قال: أبنانا عمر بن إسحاق بن إبراهيم قال: أبناانا علي بن ميمون قال: سمعت الشافعي يقول: إني لأتبَرُّك بأبي حنيفة وأجيء إلى قبره في كل يوم - يعني زائراً - فإذا عَرَضْت لي حاجة صلิต ركعتين وجئت إلى قبره وسألت الله تعالى الحاجة عنده، فما تبعد عنني حتى تُقْضَى إه. و الرجال هذا السند كلهم موثقون عند الخطيب».

أقول: أما الصَّميري وشيخه فموثّقان عند الخطيب - أي في «تاريخه» كما هو الظاهر - ومع ذلك فالظاهر أن هذه الحكاية من كتاب «مناقب أبي حنيفة» الذي جمعه مُكْرَم بن أحمد، وكان كتاباً معروفاً، ولعله كان عند الخطيب نسخة منه، وكان سماعه له من الصميري، ومعظم الاعتماد في مثل هذا على صحة النسخة، ولم يكن الخطيب ليعتمد عليها إلا وهي صحيحة،

(١) تكلم المؤلف على «مسعود بن شيبة» في «التنكيل»: (رقم ١٨٩) في ترجمة الشافعي بما يشفي، وفي رسالة «تنزيه الإمام الشافعي عن مطاعن الكوثري».

(٢) «يلْدَغُ ويَصْنَى» مَثَلٌ يُضرب لمن يتبع بالأذى ثم يشكوا. انظر «المثل السائر» (٢/٣٤٥)، و«اللسان»: (١٤/٤٤٩ صأي). ووقع رسماها في الأصل: «ويصيء» وفي (ط): «ويصيء».

فالصيمرى وشيخه من الوسائل السنديـة - فلا يضر تلك الرواية أن يكون  
فيهما أو في أحدهما كلام - على أنه لا كلام فيهما فيما أعلم.

وأما مُكْرَم فقد قال الخطيب في ترجمته<sup>(١)</sup>: [ص ٦٥] «وكان ثقة»، ولم يخالف ذلك سوى ما ذكره الخطيب (٤/٢٠٩) في ترجمة أحمد بن محمد بن الصلت بن المغلس الْحِمَانِي قال: «حدثني أبو القاسم الأزهري قال: سئل أبو الحسن علي بن عمر الدارقطني وأنا أسمع عن جمْع مُكْرَم بن أحمد «فضائل أبي حنيفة»؟ فقال: موضوع، كله كذب، وضعه أحمد بن المغلس الْحِمَانِي ....».

فهذه العبارة تحتمل أوجهًا:

الأول: أن يكون الدارقطني تجوز في قوله: «كله» وإنما أراد أن الموضوع بعض ما تضمنه ذاك المجموع، وهو ما فيه رواية عن أحمد بن محمد بن الصلت بن المغلس.

الثاني: أن تكون عبارة الدارقطني على ظاهرها، ويكون ما في ذلك المجموع من غير الحماني أصله من وضع الحماني، ولكن كان لمُكرَّم إجازات من أولئك الشيوخ، فأسقط اسم الحماني من تلك الروايات ورواها عن أولئك المشايخ بحق الإجازة، كما قيل: إن الحافظ أبو نعيم الأصبهاني ربما صنع مثل ذلك كما يأتي في ترجمته من «التنكيل»<sup>(٢)</sup>.

الثالث: أن يكون مكرّم واطأ الحِمَانِي، فوضع له الحمانِي تلك

(١) «تاريخ بغداد»: (١٣/٢٢١).

(٢) (رقم ٢١).

الحكايات عن الشيوخ الذين أدركهم مُكرم، فرواها مُكرمٌ عنهم. وهذا الوجه الثالث هو الموفق لظاهر سؤال الأزهرى للدارقطنى وجواب الدارقطنى، لكن يدفعه توثيق الخطيب لمُكرم، وأنه لم يذكره أحد في «الضعفاء»، والوجه الثاني أيضاً موافق لظاهر سؤال الأزهرى وجواب الدارقطنى، وهو أدنى أن [ص ٦٦] لا يدفعه ما يدفع الثالث.

وعلى كل حال فلم ينحل الإشكال، فدعه وافرض أن الراجح هو الوجه الأول، وأن هذه الرواية صحيحة عن عمر بن إسحاق بن إبراهيم، فمن عمر هذا؟ ومن شيخه؟ أم وثقان هما عند الخطيب كما زعم الأستاذ؟

أما أنا فقد فتشت «تاريخ بغداد» فلم أجدهما فيه، لا موثقين ولا غير موثقين، بل ولا وجدتهما في غيره، نعم في غيره علي بن ميمون الرّقّي يروي عن بعض مشايخ الشافعى ونحوهم، وهو موثق، لكن لا تعرف له رواية عن الشافعى، وقد راجعت «توالى التأسيس»<sup>(١)</sup> لابن حجر لأنه حاول فيها استيعاب الرواية عن الشافعى، فلم أجدهم عليهم علي بن ميمون لا الرّقّي ولا غيره، انظر «توالى التأسيس» (ص ٨١).

هذا حال السند، ولا يخفى على ذي معرفة أنه لا يثبت بمثله شيء، ويؤكّد ذلك حال القصة، فإن زيارته قبر أبي حنيفة كل يوم بعيدٌ في العادة، وتحريّه قصده للدعاء عنده بعيد أيضاً، إنما يُعرَف تحري القبور لسؤال الحوائج عندها<sup>(٢)</sup> بعد عصر الشافعى بمندة، فأما تحري الصلاة عنده فأبعد وأبعد.

(١) كذا وصواب اسمه «توالى التأسيس» باللون.

(٢) الأصل: «عندها». وفي (ط ٢) على الصواب.

والمقصود إنما هو المقابلة بين قول الأستاذ: «ورجال هذا السنن كلهم موثقون عند الخطيب» مع الأمثلة السابقة، وبين الأمثلة المتقدمة في الفرع<sup>(١)</sup>. وبيان أن الأستاذ إن تجاهل المعروفين الموثقين من رواة ما يخالف هواه، فإنه يتعارف المجهولين من رواة ما يوافقه، والله المستعان.

- ح - [٦٧-ص]

ومن أعاجيبه: أنه يطلق صيغ الجرح مفسّرة وغير مفسّرة بما لا يوجد في كلام الأئمة، ولا له عليه بيضة، فمن أمثلة ذلك:

١- أنس بن مالك صاحب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم.

قال الأستاذ (ص ٨٠): «وأما حديث الرّضخ فمروي عن أنس بطريق هشام بن زيد، وأبي قلابة عنعنة، وفيه القتل بقول المقتول من غير بيّنة، وهذا غير معروف في الشرع، وفي رواية قتادة عن أنس إقرار القاتل، لكن عنعنة قتادة متكلّم فيها، وقد انفرد برواية الرّضخ أنس رضي الله عنه في عهد هرّمه، كانفراده برواية شرب أبوالإبل في رواية قتادة (زاد في الحاشية - كما في «الكافية» للخطيب (ص ٧٤) برغم حملات البدر العيني على الإتقاني وصاحب «العنایة» في ذلك) وبحكاية معاقبة العُرّنيين تلك العقوبة للحجاج الظالم المشهور، حينما سأله عن أشدّ عقوبة عاقب بها النبي صلى الله عليه وآله وسلم، حتى استاء الحسن البصري من ذلك... ومن رأى أبي حنيفة: أن الصحابة رضي الله عنهم مع كونهم عدوّاً ليسوا بمعصومين من مثل قلة الضبط الناشئة عن الأمية، أو بغير السن، فيرجح رواية الفقيه منهم على رواية غيره عند التعارض، ورواية غير الهرم منهم على رواية الهرم...».

**أقول:** المقصود هنا ما في هذه العبارة من زعم أن أنساً رضي الله عنه

(١) غيرت في (ط) إلى: «النوع».

هَرِم واختل ضبطُه! [ص ٦٨] ولا أعرف أحداً قبل الأستاذ زعم هذا.

نعم ذكروا أنه رضي الله عنه لما كبر نسي بعض حديثه، لكن لا يلزم من النسيان اختلال الضبط؛ فإن الناسي إن نسي الحديث أصلاً لم يحدث به البة، وكيف يحدث به وهو ناسٍ له؟ وإن عرَض له تردد في قصة أو في بعضها، فإنه إذا كان ضابطاً لم يحدث بها، أو يحدث بها وبين التردد والشك، فالضابط هو الذي لا يحدث إلا بما يتقنه، فما لم يتقنه لم يحدث به أو حدث به وبين شكّه، سواء أكان عدم الاتقان لذاك الحديث من أول مرة عند التلقي أم عارضاً.

وزعمه أنه هَرِم غير قويم؛ لأن الهرم أقصى الكبر، ولم يبلغ أنس أقصى الكبر، أما من جهة كبر السن فقد قيل: إنه لم يجاوز المائة، وقيل: بل جاوزها بثلاث سنين، وغلّطوا من قال: إنه جاوزها بسبع سنين وقد كان في عصره مِنْ قومه وغيرهم من عاش فوق ذلك، فبلغ حسَّان مائة وعشرين سنة، وكان سُويد بن غَفَلة يؤمُ الناس في قيام رمضان وقد أتى عليه مائة وعشرون سنة، ثم عاش حتى تَمَّ له مائة وثلاثون سنة، وبلغ أبو رجاء العطاردي مائة وسبعاً وعشرين سنة، وبلغ أبو عمرو سعد بن إيس الشيباني مائة وعشرين سنة، وبلغ المعرور بن سويد مائة وعشرين سنة، وبلغ زُرُّ بن حُبيش مائة وسبعاً وعشرين سنة، وبلغ أبو عثمان النهدي مائة وثلاثين، وقيل: مائة وأربعين سنة<sup>(١)</sup> وحسَّان صحابي من قوم أنس، والستة

(١) من قوله: «وبلغ زر...» إلى هنا من (ط ٢) استدركها المؤلف، وقد أمر في «شكر الترحيب» (ص ٢٦٥) أن تضاف هنا مع تعديل في العبارة. وقد أَلْفَ في المعمرين غير واحد منهم: أبو حاتم السجستاني، والذهبي في جزئه «أهل المئة فصاعداً».

الباقون<sup>(١)</sup> [ص ٦٩] كلهم ثقات أثبات مُجمّع على الاحتجاج برواياتهم مطلقاً، ولم يطعن أحدٌ في أحدٍ منهم بأنه تغيير بأخره.

وأما من جهة قوة البدن؛ فلم يزل أنس صالحًا حتى مات لم يعرض له وهن شديد. وأما من جهة كمال العقل، وحضور الذهن؛ فلم يزل أنس كامل العقل حاضر الذهن حتى مات.

وأحب أن أتبع عبارة الأستاذ السابقة ليتضح للقارئ تحقيق الأستاذ وتبنته!

أما هشام فهو ابن زيد بن أنس بن مالك، وليس هو بمدلّس، والراوي عنه شعبة، وهو معروف بالتحفظ عن رواية ما يُخشى فيه التدليس، والحديث في «الصحيحين».

وأما أبو قلابة فهو عبد الله بن زيد الجرمي، وقد قال أبو حاتم<sup>(٢)</sup>: «لا يعرف له تدليس». وسماعه من أنس ثابت كما في حديث العرنين وغيره، فعنده هذين محمولة على السمع باتفاق أهل العلم.

وقوله: «وفي القتل بقول المقتول» إنما يكون فيه ذلك لو صرّح ببني الاعتراف، ولم يصرّح به<sup>(٣)</sup>، وإذا لم يصرّح به فالواجب في مثل ذلك إذا كان

(١) الأصل: «وسويف وأبو رجاء وأبو عمرو». وغيرها في الطبعة الثانية إلى ما هو مثبت بعد زيادة من ذكرهم من المعمرين. وأمر بنحو ذلك في «شكر الترحيب» [ص ٧٧].

(٢) «الجرح والتعديل»: (٥٨ / ٥).

(٣) ولو صرّح به لوجب قبوله إلا أن يتبيّن أنه منسوخ، هذا بالنسبة للأخذ بقول المقتول. فاما الحكم الذي الكلام فيه، وهو وجوب القواد على القاتل عمداً بمقتضى يقتل مثله، فالحديث حجة فيه على كل حال. [المؤلف]

الظاهر باطلًا أن يبني على أنه وقع الاعتراف، وهذا كما في دلالة الاقتضاء المشروحة في أصول الفقه، وهي أنه إذا لم يصح المعنى الظاهر عقلاً أو شرعاً وجوب إضمار ما يصح به الكلام، ولا يعذر عدم صحة الظاهر مسوغاً للرده رأساً، فكذلك هنا، بل الأمر هنا أوضح، فإن ترك الرواية لبعض الجزئيات، مما يرى أنه لا يخفى ثبوته على أحد، أسهل من الحذف في التركيب. هذا كلّه على فرض أنه لم ينقل الاعتراف وهو منقول ثابت في روایة قتادة.

[ص ٧٠] قوله: «عنونة قتادة متكلّم فيها».

أقول: دع عننته وخذ تصريحة، قال البخاري في «ال الصحيح»<sup>(١)</sup> في «باب إذا أقر بالقتل مرة قُتل به»: «حدثني إسحاق، أخبرنا حبان، حدثنا همام، حدثنا قتادة، حدثنا أنس بن مالك: أن يهودياً رَضَ رأسَ جارية بين حجرين... فجيء باليهودي فاعترف، فأمر النبي صلى الله عليه وآلـه وسلم فرَضَ رأسه بالحجارة - وقد قال همام: بحجرين».

وفي «مسند الإمام أحمد»<sup>(٢)</sup> (٢٦٩/٣): حدثنا عفان، حدثنا همام قال: أنا قتادة أن أنساً أخبره: «... فأخذ اليهودي فجيء به فاعترف». فهل في هذا عنونة يا أستاذ؟<sup>(٣)</sup>.

(١) (٦٨٨٤).

(٢) (١٣٨٤٠).

(٣) ليس هذا من الزيادة. إنما هو من تبيين المجمل وتعيين المحتمل، ومن يحتاج بالمرسل كيف يعقل أن يرد مثل هذا؟! [المؤلف].

أقول: وهذا جواب من المؤلف على ما أورد الكوثري في «الترحيب» كما سيأتي. وانظر ترجمة أنس بن مالك رضي الله عنه في «التنكيل» (رقم ٥٦).

قوله: «وقد انفرد برواية الرَّضْخ أنسٌ في عهد هَرَمَه».

أقول: أما الانفراد فليس بمانع من الاحتجاج عند أهل السنة، بل بإجماع الصحابة والتابعين، بل الأدلة في ذلك أوضحت، ولم يشترط التعدد إلا بعض أهل البدع، نعم قد يتوثق في بعض الأفراد لقيام قرائن تُشعر بالغلط، والمرجع في ذلك إلى أئمة الحديث، وليس هنا قرينة، وأئمة الحديث قد صحّحوا هذا الحديث كما علمت.

وأما قوله: «في عهد هَرَمَه» فقد تقدّم أنه لم يهرم، وليس هناك دليل أنه لم يحدّث بهذا الحديث إلا بعد كبره، فالجزم بذلك مجازفة.

قوله: «كانفراوه برواية شرب أبوالإبل في رواية قتادة».

أقول: في «فتح الباري»<sup>(١)</sup>: «... وروى ابن المنذر عن ابن عباس مرفوعاً: في أبوالإبل شفاء للذرية بطنهم». والحديث في «الصحيحين»<sup>(٢)</sup> وغيرهما عن قتادة مصريحاً في بعض طرقه بالسماع من أنس، ولم ينفرد به قتادة، بل ثبت في «الصحيحين»<sup>(٣)</sup> وغيرهما من رواية [ص ٧١] أبي قلابة مصرحاً في بعض طرقه بالسماع من أنس، وثبت في «صحيح مسلم»<sup>(٤)</sup> من رواية عبد العزيز بن صهيب وحميد عن أنس. وفي

(١) (١٤٣/١٠). والحديث أخرجه أحمد (٢٦٧٧)، والطبراني في «الكبير» (١٢/٢٣٨)، والبيهقي في «معرفة السنن»: (٢/٢٣٥). وفي سنته حَشَش وابن لهيعة، وهما ضعيفان.

(٢) البخاري (١٥٠١، ٤١٩٢، ٥٦٨٦، ٥٧٢٧)، ومسلم (١٦٧١/١٤).

(٣) البخاري (٤٦١٠، ٦٨٩٩، ٦٨٠٤)، ومسلم (١٦٧١/١٠).

(٤) (١٦٧١).

«تفسير ابن جرير» (١٢٠ / ٦ - ١١٩) <sup>(١)</sup> بسند صحيح عن سعيد بن جبير ذكر القصة بسياق آخر وفيها: «فашربوا أبوالها وألبانها» <sup>(٢)</sup>.

وما في «الكتابية» (ص ٧٤) حاصله: أن الخطيب عقد باباً لما استثبتَ فيه الراوي غيره وميّزه، فذكر في جملة الأمثلة عن حميد عن أنس: «... فشربتم من ألبانها، قال حميد: وقال قتادة عن أنس: وأبوالها». فمقصود الخطيب أن حميداً لم يحفظ في الحديث «أبوالها»، وإنما أخذه من قتادة، فهذا حجة على أن حميداً ليس في محفوظه عن أنس (أبوالها)، وليس فيه ما يدلّ أن قتادة تفرد بها، وقد ثبت من روایة أبي قلابة وعبد العزيز بن صهيب، ثم لو فرض تفرد قتادة فقتادة أحفظهم.

قوله: «وبحكاية معاقبة العُرنين».

أقول: كان اجتماع أنس بالحجاج لما كان الحجاج بالبصرة وذلك سنة ٧٥ <sup>(٣)</sup> قبل وفاة أنس ببعض عشرة سنة، وليس في الحديث ما يصلح أن يكون شبهة للحجاج على ظلمه، ولو كان فيه ذلك فلم يكن الحجاج ليحتاج في ظلمه إلى شبهة، ومع هذا فالأنس عذر، وهو أنه قد كان حدث بالحديث قبل ذلك، فلعله لما سأله الحجاج خشي أن يكون قد بلغ الحجاج تحديده به، فإذا كتمه عند سؤاله إياه اتخذ الحجاج ذلك ذريعة إلى إيذاء أنس.

ثم أقول: إن كان مقصود الأستاذ أن تحدِّيث أنس للحجاج بتلك القصة

(١) (٨ / ٣٦٢ - ط. دار هجر) وفيه: «فاشربوا من أبوالها...».

(٢) قوله: «وفي تفسير... وألبانها» استدركها المؤلف في الطبعة الثانية.

(٣) راجع أخبار هذه السنة من التواريخت. [المؤلف]

يدل على اختلال ضبط أنس، فلا يخفي بطلان هذا، [ص ٧٢] وإن كان مقصوده أن ذلك موجب لفسق أنس، فليصرّح به.

قوله: «قلة الضبط الناشئة من الأمية أو كبر السن».

أقول: أما الأمية فليست مما يوجب قلة الضبط، وإنما غايتها أن يكون في رواية صاحبها كثير من الرواية بالمعنى، وليس ذلك بقادح، ومع ذلك فلم يكن أنس أمياً، ولا يُخشى في حديث الرَّضْخ، ولا حديث العرنين رواية أنس بالمعنى، أما عدم الأمية ففي «الإصابة»<sup>(١)</sup>: «قال محمد بن عبد الله الأنصاري: حدثنا ابن عَوْنَ عن موسى بن أنس: أن أبا بكر لما استُخلفَ بعثَ إلى أنس ليوجّهه إلى البحرين على السعاية، فدخل عليه عمر فاستشاره فقال: ابعثه فإنه لبيب كاتب».

وأما الرواية بالمعنى فإنما تُخْشى في الأحاديث القولية، والحديثان فعليان.

قوله «فيرجع ...».

أقول: الترجيح إنما يكون عند قيام المعارض، ولم يعارض حديثي أنسٍ - ولا سيما حديث الرَّضْخ - شيءٌ يُعْتَدّ به، وليس مما يوهن الدليل أن يكون بحيث لو عارضه ما هو أرجح منه لقدم الراجح، فإن هذا الوهن إنما يحصل عند وجود المعارض الأقوى، فإذا لم يكن هناك معارض أقوى لم يكن هناك وهن.

هذا، وسيأتي بسط الكلام على حديث الرَّضْخ في الفقهيات من

---

(١) (١٢٨/١).

«التنكيل»<sup>(١)</sup>، وتأتي ترجمة أنس في قسم التراجم هناك<sup>(٢)</sup>، والله الموفق.  
[ص ٧٣] ٢ - أبو عوانة الوضاح.

قال الأستاذ (ص ٩٢): «.... وما رواه في ست سنوات في آخر عمره، لا يعتد به لاختلاطه».

أقول: فتشت المظان فلم أر أحداً زعم أن أبي عوانة اختلط، وكأنَّ الأستاذ تشبَّث بما في «تاريخ بغداد» (٤٦٥ [٤٩٤ / ١٣]) «.... محمد بن غالب حدثنا أبو سلمة<sup>(٣)</sup> قال: قال لي أبو هشام المخزومي: من لم يكتب عن أبي عوانة قبل سنة سبعين ومائة فإنه لم يسمع منه»، ثم عقب ذلك بذكر وفاة أبي عوانة سنة ١٧٥، أو سنة ١٧٦، وحمل الأستاذ قوله: «فلم يسمع منه» على المجاز، أي فلم يسمع منه سماعاً يعتد به، ثم تخرَّص أن ذلك لأجل اختلاطه.

ويدفع هذا: أن مثل أبي عوانة في إمامته وجلالته، وكثرة حديثه، وكثرة الآخذين عنه لو اختلط لاستهر ذلك وانتشر، فكيف لو دام ذلك سنوات؟ وقد اعتنى الأئمة بجمع أسماء الذين اختلطوا، فلم يذكروا أبا عوانة، واعتني المؤلفون في الضعفاء بذكر الذين اختلطوا، فلم يذكروا أبا عوانة، ومن ذكره منهم لم يذكر أنه اختلط، وإنما ذكر أنه كان إذا حدث من حفظه يغلط، ومع ذلك فهذه الرواية لا وجود لها<sup>(٤)</sup> في «تهذيب التهذيب»<sup>(٥)</sup> مع حرصه على

---

(١) (١٢٧ / ٢) وما بعدها).

(٢) (رقم ٥٦).

(٣) «حدثنا أبو سلمة» استدركها المؤلف في الطبعة الثانية.

(٤) الأصل: «له» سهو، والمثبت من (ط ٢).

(٥) (١١٦ / ١٢٠ - ١١٦ / ١٢١) ترجمة أبي عوانة.

ذِكْر كُلّ ما فيه مدح أو قدح، وظهر من ذلك أنها ليست في أصوله<sup>(١)</sup>. والذى يظهر أنهم حملوها على أن المقصود بها بيان تاريخ الوفاة<sup>(٢)</sup>؛ لأن الخطيب عقبها بما هو صريح في ذلك، فإما أن يكونوا أعرضوا عنها الشذوذها وإجمالها، وإما أن يكون وقع في نسخة «التاريخ» المطبوع سقط والأصل: «قبل سنة (ست وسبعين)»، فرأوا أنها مع إجمالها محتملة للوجهين المصرح بهما، فإن كان ولا بد فقد يكون المراد بها معنى ما رُوي عن الإمام أحمد: أن أبا عوانة كان في آخر عمره يقرأ من كتب الناس، يعني اعتماداً على حفظه، مع قول أحمد: «إذا حدث أبو عوانة من كتابه فهو ثابت، وإذا حدث من غير كتابه ربما وهم»؛ فيكون أبو هشام بالغ في قوله: «فلم يسمع منه». فاما الاختلاط فلا وجه له البتة.

[ص ٧٤] - ٣- محمد بن علي بن الحسن بن شقيق.

في «تاریخ بغداد» (١٣ / ٤١٤ [٤٤٣]) من طريق «أحمد بن محمد بن الحسين البلاخي يقول: سمعت محمد بن علي بن الحسن بن شقيق يقول: سمعت أبي يقول: سمعت عبد الله بن المبارك يقول: لَحَدِيثُ وَاحِدٍ مِنْ حَدِيثِ الزَّهْرِيِّ أَحَبٌ إِلَيَّ مِنْ جَمِيعِ كَلَامِ أَبِي حَنِيفَةَ».

فذكر الأستاذ (ص ١٥١) أثراً قبل هذا، ثم قال: «وفي سند الخبر الذي بعده

(١) يعني «الكمال» للمقدسي، و«تهذيب الكمال» للزمي، و«إكمال تهذيب الكمال» لمغططي.

(٢) هذا هو المتعين ولا حاجة لما بعده، فقد صرخ الحافظان الجليلان أبو بكر الإسماعيلي وأبو أحمد بن عدي بأن أبا عوانة مات سنة سبعين ومائة، كما في «تاریخ جرجان» ص ٤٣٨. [المؤلف]. وهذا التعليق مما أضافه المؤلف في الطبعة الثانية.

محمد بن شقيق (كذا) وليس بذلك، ومتى الخبر لحديث واحد ...».

فمحمد بن علي بن الحسن بن شقيق وثقه النسائي وغيره، وقال الحاكم: «كان محدثاً مروعاً». ولم يغمزه أحد، فأما أبوه فمن جلة أصحاب ابن المبارك، احتجَّ به الشیخان في «الصحيحين» وبقية السنة<sup>(١)</sup>.

٤ - حسين بن حرث أبو عمارة المروزي.

قال الأستاذ (ص ٨٣) «كثير الإغراب».

أقول: لم أجده للأستاذ سلفاً في هذا، والحسين بن حرث من شيوخ الشیخین في «الصحيحين»، وأبي داود والترمذی والنمسائی في كتبهم، ووثقه النسائي وغيره، ولم يغمزه أحد<sup>(٢)</sup>.

٥ - علي بن محمد بن مهران السوّاق.

قال الأستاذ (ص ١٥٦): «من ضعفاء شيوخ الدارقطني».

كذا قال، وهذا الرجل روى عنه الدارقطني، ووثقه الخطيب ولم يغمزه أحد، وتأتي ترجمته في «التنكيل»<sup>(٣)</sup>.

٦ - جعفر بن محمد بن شاكر.

قال الأستاذ (ص ١٠٩): «بلغ تسعين [سنة]<sup>(٤)</sup> واختل ضبطه».

أقول: أما العمر فذكروا أن جعفراً قارب التسعين، وأما اختلال الضبط

(١) ترجمته في «تهذيب التهذيب»: (٩/٣٤٩ - ٣٥٠).

(٢) ترجمته في «تهذيب التهذيب»: (٢/٣٣٣ - ٣٣٤).

(٣) (رقم ١٦٧).

(٤) المعکوفان من المؤلف.

فمن مجازفات الأستاذ، قال الخطيب (١٧٦/٧): «كان عابداً زاهداً ثقة صادقاً متقدناً ضابطاً». [ص ٧٥] وأسند عن ابن المنادي: «كان ذا فضل وعبادة وزهد، انتفع به خلقٌ كثير في الحديث». وعن أبيضًا: «كان من الصالحين، أكثر الناس عنه لثقته وصلاحه، بلغ تسعين سنة غير يسير».

وبلغ التسعين لا يستلزم اختلال الضبط، كما مرّ في ترجمة أنس<sup>(١)</sup>، ويتأكد ذلك في هؤلاء المتأخرین؛ لأن اعتمادهم على أصول مثبتة منقحة محفوظة، لا على الحفظ، والله الموفق.

فهذه ثمانية من فروع مغالطات الأستاذ ومجازفاته، وبقي بعض أمثلتها، وسترى ذلك في «التنكيل»، وكذلك بقيت فروع أخرى سترتها في «التنكيل» إن شاء الله تعالى.

منها: أنه قد يكون في الرجل كلام يسير لا يضر، فيزعمه الأستاذ جرحاً تُردد به الرواية، كما قال في الحسن بن علي الحلواني، والحسن بن أبي بكر، وعثمان بن أحمد بن السماك، ومحمد بن عباس بن حَيْوِيَه<sup>(٢)</sup>.

ومنها: أن الأستاذ قد يحكي كلاماً في الرجل مع أنه لا يضره بالنسبة إلى الموضع الذي يتكلّم عليه، لأن يروي الخطيب عن رجل كلاماً قاله برأيه، فيحكي الأستاذ في ذلك الرجل كلاماً حاصله أنه كان سيء الحفظ، كما قال في إبراهيم بن محمد أبي إسحاق الفزاري، ويوسف بن أسباط، وسفيان بن وكيع، وقيس بن الريبع، ومؤمل بن إسماعيل، ومحمد بن

---

(١) [ص ٧٧].

(٢) انظر تراجمهم في «التنكيل» على التوالي (رقم ٢٠٩، ١٥٥، ٧٣، ٧٧).

ميمون أبي حمزة، ومحمد بن جعفر بن الهيثم<sup>(١)</sup>.

ومنها: أن الخطيب كثيراً ما ينقل بعض الروايات عن بعض المصنفات المشهورة، ولكنه على عادة أقرانه لا يصرّح بالنقل، بل يرويها بسنته الذي سمع به ذاك الكتاب، فيتكلّف الأستاذ الكلام في بعض مَنْ بين الخطيب وبين مؤلّف الكتاب، مع أن هذا لا يقدح في الرواية، إذ معظم الاعتماد في مثل هذا على صحة النسخة؛ [ص ٧٦] كلامه في عبد الله بن جعفر بن درستويه، والحسن بن الحسين بن دوما، ومحمد بن أحمد رزق، وأحمد بن كامل<sup>(٢)</sup>.

ومنها: أن الأستاذ يعمد إلى كلام قد ردّه الأئمة، فيتجاهل الأستاذ ردّهم ويحتاج بذلك الكلام، كلامه في عليّ بن عبد الله بن المديني، وبشر بن السّري، وأحمد بن صالح، ومحمد بن بشّار، وإسماعيل بن إبراهيم أبي عمر الهذلي، وأبي مُسْهِر عبد الأعلى بن مسهر، وعبد الله بن محمد بن أبي الأسود، ومحمد بن عبد الله بن عمّار<sup>(٣)</sup>.

ومنها: أنه يعمد إلى ما يعلم أنه لا يُعدّ جرحاً البة، فيعتمد به ويهوّل، مثل كلامه في عبد الله بن الزّبير الحميدي، والحسن بن أبي بكر بن شاذان، ورجاء بن السندي<sup>(٤)</sup>.

---

(١) انظر «التنكيل» (رقم ٨، ٢٦٨، ١٠٠، ٢٣٦، ٢٥٣، ١٨٢، ١٩٨).

(٢) انظر تراجمهم في «التنكيل» (رقم ١١٩، ٧٤، ١٨٧، ٢٩).

(٣) انظر «التنكيل» (رقم ١٦٣، ٥٨، ٢٠، ١٩٥، ٤٧، ١٣٧، ١٢٨، ٢١٤).

(٤) انظر «التنكيل» (رقم ١٢١، ٧٣، ٩٢).

ومنها: أنه يتهم بعض الحفاظ الثقات بـثُمَّه لا أصل لها، كما قاله في الحميدي، وأحمد بن علي الأبار، إلى غير ذلك<sup>(١)</sup>. وسترى إن شاء الله تعالى هذا كله وغيره في «التنكيل».

وحسبي الله ونعم الوكيل، وصلى الله على خاتم أنبيائه محمد وآلـهـ صـحـهـ.



<sup>(١)</sup> انظر «التنكيل» (رقم ١٢١، ٢٧).



آثار الشّيخ العلّامة

عبد الرّحمن بن يحيى المعلمي

(٩)



مطبوعات المجمع

# تَعْرِيزُ الظِّيْغَةِ

تألِيف

الشّيخ العلّامة عبد الرّحمن بن يحيى المعلمي اليماني

١٣٨٦ - ١٣١٢هـ

مُتَّقِّدٌ

علي بن محمد العمران

وفق المنهج المقدّم من الشّيخ العلّامة

## بِكَرُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ زَيْدٍ

(رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى)

سَمْوِيل

مُؤسَّسَةُ سُلَيْمانِ بْنِ عَبْدِ الرَّازِيزِ الرَّاجِحِيِّ الْخَيْرِيَّةِ

## ذَارُ عَلَيْهِ الْفَوَافِدُ

لنشر وتأثیر



الحمد لله الذي أنزل الميزان، وأمر بالعدل والإحسان، وحذر عن الجور والعدوان، بالعدل أقام السموات والأرض، وبه شرع النهي والأمر، قال - قوله الحق - : «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُوْنُوا قَوْمِينَ بِالْقِسْطِ شَهِدَاهُ اللَّهُ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوْ أَلْوَلَدِينَ وَالْأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَإِنَّ اللَّهَ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَشْبِعُوا أَهْوَائِيْنَ أَنْ تَعْدِلُوا وَإِنْ تَلْوُهَا أَوْ تُعْرِضُوهَا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ حَسِيرًا»

[النساء: ١٣٥].

وقال عز وجل: «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُوْنُوا قَوْمِينَ لِلَّهِ شَهِدَاهُ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجِرِ مَنْكُمْ شَتَانَ قَوْمٍ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ حَسِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ» [المائدة: ٨].

وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله، اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد.

«رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْرَيْنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِإِلَيْمَنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غُلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ» [الحشر: ١٠].

أما بعد، بهذه رسالة أردفت بها رسالتني «طليعة التنكيل» [ص ٢] لما وقفت على رسالة الأستاذ العلامة محمد زاهد الكوثري التي سماها

«الترحيب بنقد التأنيب»، يردد بها على «الطليعة»<sup>(١)</sup>.  
وأسأل الله - تبارك وتعالى - أن يوفقنا جميعاً لما يحبه ويرضاه.



---

(١) طبعت «الطليعة» بعيداً عني، وبعد مدة وصلت إلى منها بضع نسخ مطبوعة، وكانت عند إرسال المسودة إلى الناشر أذنت بالتعليق، ويمكن أنني أذنت بالإصلاح، وكانت أعتقد أن ذلك لن يتعدى زيادة فائدة، أو التنبيه على خطأ، فلما وقفت على المطبوع وجدت خلاف ذلك، رأيت تعليقات وتصرفات في المتن إنما تدور على التشنيع الذي يسوء الموافق من متشبهي أهل العلم، ويعجب المخالف. هذامع كثرة الأغلاط في الطبع، فكتبت إلى الناشر في ذلك على أمل استدراك التنبيه على الأغلاط، وعلى ما يدفع عني ثيَّعة ذلك التشنيع، وإلى الآن لم يصلني منه جواب، هذا مع علمي أنه ساءه ذلك التصرف كما ساءني. والكلمة التي طبعت كمقدمة للطليعة إنما هي كلمة كنت كتبتها قبل تلخيص الطليعة بمدة، لما طلب بعض فضلاء الهند أن أشرح له موضوع كتابي، ولا أدرى كيف وقعت إلى المعلق أو الطابع، فأدرجها كمقدمة للطليعة، ولم يتتبه لما فيها مما كنت غيرته، كما يدل عليه ما في خطبة «الطليعة»، ومع هذا لم تنجُ تلك الكلمة من التصرف أيضاً. [المؤلف].

## الباب الأول: في مطالب متفرقة

- ١ -

### فصل

رسالي «طليعة التنكيل» قدّمتها بين يدي كتابي «التنكيل بما في تأنيب الكوثرى من الأباطيل»، ردّدت به على الأستاذ أشياء تعرّض لها في كتابه «تأنيب الخطيب على ما ساقه في ترجمة أبي حنيفة من الأكاذيب».

[ص ٣] والذي سماه «أكاذيب»، ويسميه في كلامه «المثالب» عامته كلمات رُويت عن بعض المتقدمين، يظهر منها غضٌّ من أبي حنيفة، فعمد الأستاذ إلى مصحح «تاريخ الخطيب»، فأناهى عليه، وعلى أبي الفضل بن خيرون - أحد رواة التاريخ عن الخطيب -، فحطَّ عليه، وعلى الخطيب، فحاول إسقاطه، ثم يقتضي في كل إسناد رجال الإسناد، فلا يكاد يدع منهم أحداً إلا تكلم فيه، ثم يساور قائل الكلمة، ويتعرّض في الأثناء لمن يعلمه أثني على واحد من أولئك الذين يتكلم فيهم الأستاذ، وربما يتعدّى إلى غير هؤلاء، كما فعل في كلامه في ابن أبي حاتم صاحب كتاب «الجرح والتعديل»، فعرّض لحرب الكرمانى صاحب الإمام أحمد بن حنبل بِعِلَّةٍ أن ابن أبي حاتم أخذ عنه في الاعتقاد - زعم الأستاذ -!

ولا يكاد يترك من هؤلاء إلا من كان حنفيّاً، فإنه يحاول أن يبرئه من تلك الرواية.

وأصل المقصود من كتابي «التنكيل» إنما هو تعقب كلام الأستاذ في

الرجال، فبينت ثقةً كثيرةً ممن حاول جرّهم، وجَرْحَ أفراد حاول توثيقهم، ووافقتُ فيَ مَن رأيتَ كلامه فيه في محلّه، ورتبته كتابي كما في الطليعة (ص ١٠ - ١١)<sup>(١)</sup> على أربعة أقسام:

الأول: في تحرير القواعد التي خلط فيها الأستاذ، وعامتها في أحكام الجرح والتعديل.

الثاني: في الترجم مرتباً على حروف المعجم، وهذا هو أصل المقصود.

الثالث: في الفقهيات، وهذا ليس مما ينكر الأستاذ.

الرابع: في الاعتقادات. والذي دعا إليه: أن الأستاذ طعن في أئمة الحديث بأنهم مُجَسّمةً.

فالقسم الأول والرابع متّممان للثاني، وأما الثالث فليس مما ينكره الأستاذ، ولم يزل أهل العلم ينظرون فيه، وليس في الحقيقة من موضوع الكتاب، لكن تعرّض الأستاذ في «التأنيب» لمسائل فقهية أَيَّدَ فيها مذهبه، فأحببت أن أنظر فيها.

والذي اضطريَّني إلى التعقيب: أن السنة النبوية وما تفتقر إليه من معرفة أحوال رواتها، ومعرفة [ص ٤] العربية، وأثار الصحابة والتابعين في التفسير، وبيان معاني السنة والأحكام وغيرها، والفقه نفسه = إنما مدارها على النقل، ومدار النقل على أولئك الذين طعن فيهم الأستاذ وأضرابهم، فالطعن فيهم يؤول إلى الطعن في النقل كُلُّه، بل في الدين من أصله.

---

(١) (ص ٤).

وحسبك أنّ من المقرر عند أهل العلم أنه إذا نُقل عن جماعة من الصحابة القول بتحريم شيء، ولم ينقل عن أحدٍ منهم أو من عاصرهم من علماء التابعين قولٌ بالحلّ عَدْ ذاك الشيء مُجَمِعاً على حُرمتِه، لا يسوغ لمجتهد أن يذهب إلى حلّه، فإن ذهب إلى حلّه غافلاً عن الإجماع كان قوله مردوداً، أو عالماً بالإجماع فِيْنِ أهل العلم من يضلّله، ومنهم من قد يكفره.

لكنه لو ثبت عن رجل واحد من الصحابة قولٌ بحلّ ذلك الشيء = كانت المسألة خلافية، لا يُحظر على المجتهد أن يقول فيها بقول ذاك الصحابي، أو بقولٍ مفصّل يوافق هذا في شيءٍ وذاك في شيءٍ.

ولا يحرم على المقلّد الذي مذهب إمامه الحرمة أن يأخذ بالحل، إما على سبيل الترجيح والاختيار – إن كان أهلاً – وإما على سبيل التقليد المحسن إن احتاج إليه.

وثبوت ذاك القول عن ذاك الصحابي يتوقف على ثقة رجال السنّد إليه، والعلم بثقتهم يتوقف على توثيق بعض أئمّة الجرح والتعديل لكلّ منهم، والاعتداذُ بتوثيق المؤثّق يتوقف على العلم بثقته في نفسه وأهليته، ثم على صحة سند التوثيق إليه، وثقته في نفسه تتوقف على أن يوثّقه ثقة عارف، وصحة سند التوثيق تتوقف على توثيق بعض أهل المعرفة والفقه لرجاله، وهلمّ جراً.

والسعى في توثيق رجل واحد من أولئك بغير حق، أو في الطعن فيه بغير حق سعى في إفساد الدين بإدخال الباطل فيه، أو إخراج الحق منه.

فإن كان ذاك الرجل واسع الرواية أو كثير البيان لأحوال الرواية، أو جامعاً للأمررين، كان الأمر أشدّ جدّاً، كما يعلمه المتدبّر.

ولولا أن أُنْسَب إلى التهويل لشرحت ذلك، فما بالك إذا كان الطعن بغير حق في عدد كثير من الأئمة والرواة؟ يترتب على الطعن فيهم إسقاط روایاتهم، زيادةً على محاولة توثيق جمٌّ غير من جرحوه، وجرح جمٌّ غير من وثقوه؟!

[ص ٥] ففي «التأنيب» الطعن في زهاء ثلاثة رجال، تبيّن لي أن غالبيهم ثقات، وفيهم نحو تسعين حافظاً، وجماعة من الأئمة، فكم ترى يدخل في الدين من الفساد لو مشى للأستاذ ما حاوله من جرّحهم بغير حق؟!

على أنَّ الأمر لا يقف عندهم، فإن الأستاذ يحاول الرد بالاتهام، والتَّهْمَ غير محصورة، فيمكن كُلَّ مَنْ يهوى ردَّ شيءٍ من النقل أن يبدي تهمةً في رواته وموثّقيهم، فيحاول إسقاطهم بذلك.

بل يعدَّ الملحدون الإسلام ذريعةً لاتهام كُلَّ من روى من المسلمين ما يثبت النبوة والقرآنَ ونحو ذلك، ولا يقنعون بالأحاديث، بل يُساورون المتوأترات، بزعم إمكان التواطؤ والتتابع لاتفاق الغرض.

ولو كان هذا الطعن من رجل مغمور أو غير مشهور بالعلم الديني، لهان الخطب، ولكنه من رجل يُصف نفسه أو يصفه بعض خواصه – كما في لوح «التأنيب» – بقوله: «الإمام الفقيه المحدث والحجّة الثقة المحقق العلامة الكبير...».

ومكانته في العلم معروفة، والحنفية – وهم السواد الأعظم كما يقول – يتلقّون كلامه بالقبول، وكذلك كثير من غيرهم من يعظّم الأستاذ؛ لدفاعه عن جهمية الأشعريّة، وعن القبورية.

## فصل

حاول الأستاذ في «الترحيب»<sup>(١)</sup> التبرؤ مما نسب إليه في «الطليعة» من الطعن في أنس رضي الله عنه، وفي هشام بن عروة<sup>(٢)</sup>، وفي الأئمة الثلاثة: مالك والشافعي وأحمد.

أما كلام الأستاذ في الأئمة الثلاثة: مالك والشافعي وأحمد فسيأتي – إن شاء الله تعالى – في تراجمهم<sup>(٣)</sup>.

ويكفي تدبر العبارة التي قالها في «التأنيب» في معرض الثناء عليهم – زعم – ونقلها في «الترحيب» في معرض التبرؤ من الطعن فيهم.

وحقيقة الحال أن الأستاذ يرى أو يتراءى أو يعرض على الناس أن يروا أن منازل الأئمة هي كما يتحصل من مجموع كلامه في «التأنيب»، ويرى أنه قد تفضل على الأئمة الثلاثة، وحامل أتباعهم بأن أوهمهم في بعض عباراته أنه رفعهم عن تلك المنزلة قليلاً.

فلما رأني لم أعتد بذاك الإيهام الفارغ، كان أقصى ما عنده أن يوهم الجهل براءته – ومعهم العلماء – أن تلك منازل لهم عنده، رضوا أم كرهوا.

فاما كلامه في أنس، فراه وما عليه في «الطليعة» (ص ٩٨ - ١٠٦)<sup>(٤)</sup>،

(١) (ص ٣٥١ - مع التأنيب).

(٢) «وفي هشام بن عروة» ملحقة بين الأسطر ولعل هذا ممكانها.

(٣) يعني من «التنكيل» وهم فيه بالأرقام (٣٢، ١٨٩، ١٨٣).

(٤) (ص ٧٧ - ٨٣).

ويأتي تمامه في ترجمته<sup>(١)</sup>.

وينبغي أن يُعلم أن منزلة أنس رضي الله عنه عندنا غير منزلته التي يجعله الأستاذ فيها، فلسانُ حال الأستاذ يقول: ومن أنس؟ وما عسى أن تكون قيمة روایة أنس في مقابلة الإمام الأعظم وعقليته الجبار؟! كما أشار إلى ذلك في «الترحيب» (ص ٢٤)<sup>(٢)</sup> إذ قال: «وأسماء الصحابة الذين رغب الإمام عما انفردوا به من الروايات مذكورة في «المؤمل» لأبي شامة الحافظ. وليس هذا إلا تحريراً بالغاً في المرويات يدل على عقلية أبي حنيفة الجبار».

فزادنا مع أنس جماعةً من الصحابة رضي الله عنهم، وإلى ما يغالط به من «الترجح» - الذي دفعته في «الطليعة» (ص ١٠٥ - ١٠٦)<sup>(٣)</sup> - التصریح بأنه يكفي في تقديم رأي أبي حنيفة على السنة أن ينفرد برواية السنة بعض أولئك الصحابة.

هذا مع أن روایة أنسٍ في الرَّضْخ تشهد لها أربعُ آيات من كتاب الله عز وجل، بل أكثر من ذلك، كما يأتي في «الفقهيات»<sup>(٤)</sup> إن شاء الله تعالى. ومعها القياس الجلي، ولا يعارض ذلك شيء، إلا أن يقال: إن عقلية أبي حنيفة الجبارية كافية لأن يقدم قوله على ذلك كله!

وعلى هذا فينبغي للأستاذ أن يتوب [ص ٦] من قوله في «التأنیب» (ص ١٣٩) عند كلامه على ما رُوِيَ عن الشافعی من قوله: أبو حنيفة يضع

(١) من «التنکیل» رقم (٥٦).

(٢) (ص ٣١٧ - مع التأنیب).

(٣) (ص ٨٢ - ٨٣).

(٤) (٢ / ١٢٧ وما بعدها).

أول المسألة خطأ ثم يقيس الكتاب كله عليها. قال الأستاذ هناك: «ولأبي حنيفة بعض أبواب الفقه من هذا القبيل، ففي كتاب الوقف أخذ بقول شريح القاضي، وجعله أصلاً، ففرع عليه المسائل، فأصبحت فروع هذا الباب غير مقبولة، حتى ردّها أصحابها، وهكذا فعل في كتاب المزارعة، حيث أخذ بقول إبراهيم النخعي فجعله أصلاً، ففرع عليه الفروع».

إلا أن يقول الأستاذ: إن أبي حنيفة لم يستعمل عقليته الجبارية في تلك الكتب أو الأبواب، وإنما قلد فيها بعض التابعين، كشريح وإبراهيم. فعلى هذا يختص تقديم العقلية الجبارية بما يقوله من عند نفسه غير متبع فيه لأحد. فعلى هذا نطالب الأستاذ أن يطبق مسألة القواد على هذه القاعدة.

أما نحن فلا نعتقد<sup>(1)</sup> على أبي حنيفة بقول الأستاذ، ولا بحكاية أبي شامة الشافعي الذي بينه وبين أبي حنيفة نحو خمسمائة سنة، بل نقول: لعل أبي حنيفة لم ير غب عن انفراد أحدٍ من الصحابة، بل هو موافقٌ لغيره في أن انفراد الصحابي مقبول على كلّ حال، وإنما لم يأخذ ببعض الأحاديث؛ لأنَّه لم يبلغه من وجه ثبت، أو لأنَّه عارضه من الأدلة الشرعية ما رأاه أرجح منه.

وإذا كان أبو حنيفة قد يأخذ برأيِّيِّ رجل واحد من التابعين، كشريح في الوقف، وإبراهيم في المزارعة، فكيف يترك سنةً لتفردُ بعضِ الصحابة بها؟! فاما التحرّي البالغ، فإنَّ كان هو الذي يؤدّي إلى قبول ما حقّه أنْ يُقبل، وردَّ ما حقّه أنْ يُردّ، فلا موضع له هنا، وإنَّ كان هو الذي يؤدّي إلى قبول ما حقّه الرد كرأيِّ شريح في الوقف، ورأيِّ إبراهيم في المزارعة، وإلى ردّ ما

---

(1) تحتمل: «عقد».

حَقَّ الْقَبُولِ كَمَا يُنْفَرِدُ بِهِ بَعْضُ الصَّحَابَةِ، وَلَا يُعَارِضُهُ مِنَ الْأَدْلَةِ الشَّرْعِيَّةِ مَا  
هُوَ أَقْوَى مِنْهُ، أَوْ كَرِدٌ حَدِيثٌ الرَّضْغُ مَعَ شَهَادَةِ الْقُرْآنِ وَالْقِيَاسِ الْجَلِيلِ لِهِ  
فَهَذَا تَجْرِيْ - بِالْجَيْمِ - لَا تَحْرِيْ - بِالْحَاءِ -، أَوْ قَلْ: تَحْرِيْ لِلْبَاطِلِ لَا لِلْحَقِّ.

إِنْ كَانَ الْمَقْصُودُ التَّخْيِيلُ السُّحْرِيُّ، فَيُسْتَطِيعُ مِنْ يَرْدَ اَنْفَرَادَ الصَّحَابِيِّ -  
أَيِّ صَاحَابِيِّ كَانَ - أَنْ يَقُولَ: إِنْ ذَلِكَ تَحْرِيْ بِالْعَلَمِ، بَلْ وَمَنْ يَرْدَ السَّنَنَ كُلَّهَا سَوْيَ  
الْمُتَوَاتِرِ، بَلْ وَمَنْ يَرْدَ الْمُتَوَاتِرَ أَيْضًا فَيَقُولُ: بَلْ التَّحْرِيْ الْبَالِغِ يَقْضِيُ أَنْ لَا  
يُنْسَبَ إِلَى شَرْعِ اللَّهِ إِلَّا مَانَصَّ عَلَيْهِ كَلَامُهُ، بَلْ وَمَنْ يَرْدَ الدَّلَالَةِ الظَّنِينَةِ مِنَ  
الْقُرْآنِ، وَيَرْدَ الْإِجْمَاعِ قَدْ يَقُولُ ذَلِكَ، وَلَمْ يَقُولْ إِلَّا الدَّلَالَاتِ الْيَقِينِيَّةِ مِنَ الْقُرْآنِ.  
وَشِيوُخُ الْأَسْتَاذِ مِنَ الْمُتَكَلِّمِينَ يَنْفُونَ وُجُودَهَا، كَمَا يَأْتِيُ فِي  
«الاعتقادات»<sup>(١)</sup> إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى.

فَأَمَّا الْقِيَاسُ فَهُوَ بِأَنْ يُسَمِّي إِلَغَاؤِهِ تَحْرِيْاً وَاحْتِيَاطًا فِي دِينِ اللَّهِ أَوْلَى مِنْ  
ذَلِكَ كُلِّهِ فَإِنَّهُ بِالنِّسْبَةِ إِلَى ذَلِكَ كَمَا قِيلَ:

وَيَذْهَبُ بَيْنَهَا الْمَرْئِيُّ لِغَوَا كَمَا أَلْغَيْتَ فِي الْدِيَةِ الْحُوَارَا<sup>(٢)</sup>  
وَالْمَقْصُودُ هُنَا أَنْ مَنْزَلَةَ أَنْسٍ عَنْدَنَا غَيْرَ مَنْزَلَتِهِ الَّتِي يَجْعَلُهُ الْأَسْتَاذُ فِيهَا  
بِلَا تَحْرِيْ، وَإِنْ زَعَمَ الْأَسْتَاذُ أَنَّهُ لَيْسَ فِي كَلَامِهِ مَا يَنْتَقِدُ.

وَفِي «فَتْحُ الْبَارِي»<sup>(٣)</sup> فِي بَابِ الْمُصَرَّاةِ: «قَالَ ابْنُ السَّمْعَانِي فِي  
«الْأَصْطَلَامِ»: التَّعْرُضُ إِلَى جَانِبِ الصَّحَابَةِ عَلَمَةُ خَذْلَانَ فَاعِلُهُ، بَلْ هُوَ

(١) انظر «التنكيل»: (٤٨٥ / ٢) وَمَا بَعْدُهَا.

(٢) الْبَيْتُ لِذِي الرَّمَةِ «دِيَوَانَهُ» (١٣٧٩ / ٢) وَفِيهِ: (وَيَهْلِكُ بَيْنَهَا...).

(٣) (٤ / ٣٦٥ - طِ السَّلْفِيَّةِ).

بدعة وضلاله».

ذكر ذلك في صدر رد كلام بعض الحنفية في رواية أبي هريرة حديث المصراة.

وأما هشام بن عروة بن الزبير بن العوام، فهذه قصته: روى هشام عن أبيه عروة — وفي رواية للدارمي (٥١/١)<sup>(١)</sup>: هشام عن محمد بن عبد الرحمن بن نوفل عن عروة — قال: «لم يزل أمربني إسرائيل معتدلاً حتى ظهر فيهم المولدون أبناء سبايا الأمم، فقالوا فيهم بالرأي، فضلوا وأضلوا».

فذكرها الأستاذ في «التأنيب» (ص ٩٨) ثم قال: «وإنما أراد هشام النكبة في ربيعة وصاحبها (مالك) لقول مالك فيه [ص ٧] بعد رحيله إلى العراق فيما رواه الساجي، عن أحمد بن محمد البغدادي، عن إبراهيم بن المنذر، عن محمد بن فليح قال: قال لي مالك بن أنس: هشام بن عروة كذاب. قال: فسألت يحيى بن معين فقال: عسى أراد في الكلام، فأما في الحديث فهو ثقة».

وعلق في الحاشية: «هذا من انفردات الساجي. وأهل العلم قد تبدل منهم بادرة، فيتكلّمون في أقرانهم بما لا يقبل، فلا يُتّخذ ذلك حجة، على أن ما يؤخذ به هشام بعد رحيله إلى العراق أمرٌ يتعلق بالضبط في التحقيق، وإلا فمالك أخرج عنه في الموطأ».

ففهمت من قوله: «وإنما أراد هشام النكبة....» أنه يريد أن هشاما افترى هذه الحكاية لذاك الغرض، وأن ذلك من الكذب الذي يعني<sup>(٢)</sup> في الكلمة

. (١) (١٢٢).

(٢) غير محررة في الأصل، ولعلها ما أثبتت.

المحكية عن مالك: «هشام بن عروة كذاب»، ومن الكذب في الكلام على ما في الحكاية عن ابن معين، ومن البوادر التي لا تقبل كما ذكره في الحاشية.

وبنيت على ذلك ما قلته في الكلمة التي كنت كتبها إلى بعض الإخوان، فاتفق أن وقعت بيد المعلق أو الطابع، فطبعها كمقدمة للطليعة – بدون علمي – قلت فيها كما في «الطليعة» المطبوعة (ص ٤) (١): «وفي هشام بن عروة بن الزبير بن العوام، حتى نسب إليه الكذب في الرواية».

فتعرّض الأستاذ لذلك في «الترحيب» (ص ٤٨) (٢)، وتوهم أو أوهם أنني إنما بنيت على ما في الحكاية التي نقلها مما نسب إلى مالك من قوله: «كذاب»، فأعاد الأستاذ الحكاية هناك ثم قال: «أهذا قولي أم قول مالك، أيها الباهت الآفك».

فأقول: أما قولك، فقد قدمت ما فيه من إفهام أن هشاما افترى تلك الحكاية انتقاما من مالك، وأما قول مالك فلم يصح، بل هو باطل.

ومن لطائف الأستاذ: أنه اقتصر في ما تظاهر به في صدر (٣) الحاشية من محاولة تلبين الحكاية عن مالك على قوله: «وهذا من انفردات الساجي»، فكانه لا مطعن فيها إلا ذلك، وهو يعلم أن زكريا الساجي حافظ ثقة ثبت، وإن حاول هو في موضع آخر أن يتكلّم فيه، كما يأتي في ترجمته (٤) إن شاء الله تعالى.

---

(١) (ص ٣-٤) بنحوه ولم أجده بنصه.

(٢) (ص ٣٣٨- مع التأنيب).

(٣) غير محررة في الأصل.

(٤) من «التنكيل» رقم (٩٤).

هذا مع جزمه في المتن بقوله: «لقول مالك فيه».

[ص٨] والحكايةُ أخر جها الخطيب في «تاریخ بغداد» (٢٢٣/١) وتعقبها بقوله: «فليست بالمحفوظة إلا من الوجه الذي ذكرناه، وراویها عن إبراهيم بن المنذر غير معروف عندنا».

يعني: أحمد بن محمد البغدادي. وبغدادي لا يعرفه الخطيب الذي صرف أكثر عمره في تتبع الرواة البغداديين لا يكون إلا مجھولاً، فهذا هو المُسْقِط لتلك الحكاية من جهة السند.

ويُسقطها من جهة النظر: أن مالکًا احتجَ بهشام في «الموطأ»، مع أن مالکًا لا يجوز الأخذ عمن جُرّب عليه كذبٌ في حديث الناس، فكيف الرواية عنه؟ فكيف الاحتجاج به؟

وصحَّ عن مالك أنه قال: «لا تأخذ العلم من أربعة، وخذ من من سوى ذلك، لا تأخذ من سفيه مُعلنٍ بالسُّفَهَ وإن كان أروى الناس، ولا تأخذ عن كذاب يكذب في أحاديث الناس إذا جُرّب ذلك عليه، وإن كان لا يُتّهم أن يكذب على رسول الله ﷺ....».

أسنده الخطيب في «الكتفایة» (ص١١٦)، وذكره ابن عبد البر في «كتاب العلم»<sup>(١)</sup>، كما في مختصره (ص١٢٢)، وقال: «وقد ذكرنا هذا الخبر عن مالك من طرق في كتاب التمهيد<sup>(٢)</sup>....».

---

(١) (٨٢١/٢).

(٢) (٦٦/١).

وكان الأستاذ يحاول إثبات أن الأئمة كمالك وابن معين يوثقون الرجل إذا رأوا أنه لا يكذب في الحديث النبوي، وإن علموا أنه يكذب في الكلام، ويحاول أن يدخل في الكلام ما يرويه الثقات مما فيه غضٌّ من أبي حنيفة، وهكذا ما يرويه أحدهم عن غيره مما فيه غضٌّ من أبي حنيفة، ولو من بعده، كرواية هشام المذكورة.

وعلى هذا فيدخل في الكلام الذي لا يمتنع الأئمة من توثيق الكاذب فيه كلُّ كلامٍ إلا ما فيه إسناد خبر إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم، ولو - والعياذ بالله تعالى - تم هذا للأستاذ لسقطت المرويات كلها، ويأبى الله ذلك والمؤمنون.

أما السنة فإنها لا ثبتت إلا بثقة رواتها، وتوثيق الأئمة للرواية كلامٌ ليس فيه إسنادٌ خبر إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم.

وهكذا روایة من بعد الأئمة لكلام الأئمة هي كلام، ويدخل في ذلك سائر كلماتِ الجرح والتعديل، والمدح والقدح: قولها، وروايتهما، وحكاية مقتضيهما، وروايتهما.

فإذا كانوا يرون أن الكذب في ذلك لا ينافي الثقة لم نأمن من أن يكذبوا فيه، وتوثيق من بعدهم لهم لا يدفع أن يكونوا يكذبون مثل هذا الكذب، بل يجوز أن يكون ذاك التوثيق نفسه كذباً، وإن كان قائله ثقةً.

وأما ما عدا السنة من آثار الصحابة والتابعين ونحو ذلك، فكلُّه كلام، والمعروف بين أهل العلم أنَّ تعمُّد الكذب يوجب ردَّ رواية صاحبه مطلقاً.

[ص ٩] وقد قال الخطيب (ص ١١٧): «باب في أن الكاذب في غير

حَدِيثُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ تَرَدَّ رَوَايَتُهُ . قَدْ ذَكَرْنَا آنَفَا قَوْلَ مَالِكٍ بْنِ أَنْسٍ ، وَيَجِبُ أَنْ يُقْبَلَ حَدِيثَهِ إِذَا ثَبَّتَ تَوْبَتِهِ » .

ولم يذكر في ذلك خلافاً، وقد روى ابنُ أبي حاتم عن أبيه: أن يحيى بن المغيرة سأله جريرَ بن عبد الحميد عن أخيه أنس بن عبد الحميد، فقال: قد سمع من هشام بن عروة، ولكنه يكذب في حديث الناس، فلا تكتب عنه». وفي «النخبة» وشرحها<sup>(١)</sup> ما يفيد أن الكذب في الكلام أشد إسقاطاً للراوي من الزنا مثلاً.

فأما القبول بعد ثبوت التوبة فقد خالف فيه الصيرفي – فيما قيل – وهو من أجلة النظار، فعنه أن الكاذب في غير الحديث النبوى كالكاذب فيه في أن لا تُقبل روايته أبداً وإن تاب (٢).

ويتأكّد هذا في الكذب في الرواية لأقوال أهل العلم من الصحابة والتابعين وغيرهم من أهل العلم، وما يتصل بذلك مما فيه توثيق راوٍ أو جرّه، أو ذم عالم أو مدحه، وقريبٌ من هذا قول تابع التابعي.

وثوثيق الراوي يكون تبييناً لمروياته، فإن كان فيها كذب كان التوثيق  
تبييناً للكذب في عدة أحاديث نبوية، فالكذب في ذلك التوثيق أشدّ من  
الكذب في حديث واحد.

(١) «نـهـة النـظـر» (صـ ٨٨).

(٢) انظر «علوم الحديث» (ص ١١٦) لابن الصلاح فقد نقل ذلك عن الصيرفي فيما فهمه من كتاب شرح رسالة الشافعی. وخالقه العراقي في «التقييد والإيضاح»: (٥٨٩/١) - (٥٩٠) وقال: إنما أراد الصيرفي الكذب في الحديث.

والجرح إسقاط للراوي، فإذا كان في نفس الأمر ثقة، ففي جرمه إسقاط لعدة من الأحاديث النبوية. وليس الكذب المسقط لأحاديث نبوية صحيحة بأخفّ من الكذب المثبت لأحاديث باطلة.

ومدح العالم تثبيت لمروياته ولأقواله أنها أقوال عالمٍ تصيرُ بها المسألة خلافية، ويكون للعامي الأخذ بها تقليداً.

وذمته على العكس من ذلك، أعني: أنه قد يكون فيه إسقاط المرويات والأقوال، بل قد يقال: الرواية بابٌ واحدٌ، فالكذب في ضربٍ منها يجرّ إلى الكذب في الضرب الآخر.

هذا، وإطلاقهم أن الكاذب في غير الحديث النبوى لا تُقبل روايته يتناول الكذبة الواحدة [ص ١٠] في غير الرواية، وإن لم يُخْشَ منها ضرر.

فأما على القول بأنها مسقطة للعدالة مطلقاً - وفي الزواجر (٢/١٦٩): أنه ظاهر الأحاديث أو صريحة - فظاهر.

وأما على القول بأنها وحدتها حيث لا ضرر فيها لا تسقط العدالة، فقد يقال: هذا خاصٌ بما إذا وقعت ممن لا يتعانى الرواية، فأما الراوى فالامر فيه أشد؛ لأنّ عماد الرواية الصدق، والكذب خلقٌ واحد، فمن كذب في غير الرواية لم يُؤْمِنْ أن يجرّه ذلك إلى الكذب في الرواية.

وأيضاً فالشهادة يُحتاج إلى التسمح فيها؛ لأن التشديد في عدالة الشهود قد يؤدّي إلى ضياع الحقوق بخلاف الرواية، فإنما يتعانى بها أفراد من أهل العلم، والغالب فيها بعد زمن الصحابة أن يوجد الحديث عند جماعة. ويشدّ هذا قولُ الحنفية: إنه يجوز القضاء بشهادة فاسقين، ولا يجوز قبول

الرواية إلا من عَدْلٍ. وعلى كل حال فالكذب في الرواية قد لا يتأتي أن يقال:  
إن منه ما لا ضرر فيه ولا مفسدة.

فعلى هذا فلا يكون إلا كبيرةً قطعاً، فيكون مسقطاً للعدالة صاحبه ألبته،  
حتى لو فرضنا أنّ من الأئمة من قد يوثق مَن يعلم أنه قد كَذَب في كلام  
الناس كذبةً لا ضرر فيها ولا مفسدة، فلا يلزم من ذلك أن يوثق مَن يرى أنه  
قد يكذب في الرواية لغير الحديث النبوبي.

وهكذا ما يتعلّق بالجرح والتعديل، والمدح والقدح، فإن الكذب فيه  
ضارٌ، مشتملٌ على المفاسد حتماً، فلا ينافي أن قال: إنه لا<sup>(١)</sup> يسقط العدالة.  
والمقصود هنا إيصاله أنك إذا نسبت إلى راوٍ تعمُّد الكذب في رواية –  
ولو لغير الحديث النبوبي – أو جرح أو تعديل = فقد زعمت أنه فاسق ساقط  
العدالة، مردود الرواية مطلقاً.

فمحاولة الأستاذ نسبيّة هشام إلى تعمُّد الكذب في تلك الرواية محاولة  
لإسقاط هشام ألبته. ولهذا نظائر في كلام الأستاذ ستاتي، ويأتي الكلام على  
التهمة قريباً إن شاء الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

وأما كلام الأستاذ في أئمة الفقه: مالك والشافعي وأحمد، فسيأتي في  
ترجمتهم<sup>(٣)</sup>.

(١) كذا في الأصل، ولعل الصواب حذف «لا».

(٢) انظر (ص ٣٤ فما بعدها).

(٣) في «التنكيل».

## فصل

من أوسع أودية الباطل الغلوّ في الأفاضل، ومن أمنضى أسلحته أن يرمي الغالي كلّ من يحاول رده إلى الحق ببعض أولئك الأفاضل ومعاداتهم. يرى بعض أهل العلم أن النصارى أول ما غلوا في عيسى عليه السلام كان الغلة يرمون كلّ من أنكر عليهم بأنه يبغض عيسى ويحرقه، ونحو ذلك؛ فكان هذا من أعظم ما ساعد على انتشار الغلو؛ لأن بقایا أهل الحق كانوا يرون أنهم إذا أنكروا على الغلة تُسبوا إلى ما هم أشد الناس كراهية له مِن بُغض عيسى وتحقيره. ومَقتهم الجمُورُ، وأوذوا، فبَطَّهم هذا عن الإنكار، وخلا الجوّ للشيطان.

و قريب من هذا حال غلة الروافض، وحال القبورين، وحال غلة المقلدين.

وعلى هذا جرى الأمر في هذه القضية؛ فإن الأستاذ غلا في أبي حنيفة حتى طعن في غيره من أئمة الفقه، وفي أئمة الحديث، وثقات رواته، بل تناول بعض الصحابة والتابعين. وأُسْكِتَ أَهْلُ الْعِلْمَ [ص ١١] في مصر وغيرها برمي كلّ من يهمّ أن ينكر عليه ببغض أبي حنيفة ومعاداته، ولما أطّلَعَ الأستاذ على «الطليعة» جرّد على صاحبها ذلك السلاح.

ومن تصفح «الترحيب» علِم أن ذلك – بعد المغالطة والتهويل – هو سلاحه الوحيد، فهو يُبدِّع فيه ويعيد، ونفسه تقول له: هل من مزيد! فمن جهة يقول في «الترحيب» (ص ١٥): «أخبار الآحاد على فرض ثقة

رواتها لا تناهض العقل ولا النقل المستفيض فضلاً عن المتواتر، وقد ثبتت إمامية أبي حنيفة وأمانته ومناقبها لدى الأمة بالتواتر».

ويقول بعد ذلك: «خبر الآحاد يكون مردوداً عند مصادمته لما هو أقوى منه من أخبار الآحاد، فضلاً عن مصادمته لما تواتر».

ويقول (ص ١٧): «وأما الخبر المصادم لذلك من بين أخبار الآحاد، فيرده حيث لا يمكن مناهضته للعقل والخبر المتواتر على تقدير سلامه رجاله من المأخذ».

ويقول (ص ٢٦): «ومن المقرر عند أهل العلم أن صحة السندي بحسب الظاهر لا تستلزم صحة المتن».

ويعد حسناً ذنوبًا فيقول (ص ١٩): «وحذفه للمتون لأجل إخفاء مبلغ شناعتها عن نظر القارئ، ولو ذكرها كلها مع كلام الكوثري في موضوع المسألة، لنجد السامع نقد هذا الناقد في أول نظرة، لما حوت تلك المtons من السخف البالغ الساقط بنفسه من غير حاجة إلى مُسقط، فيكون ذكر المtons قاصماً لظهره».

ويقول (ص ٢٥): «ولو كان الناقد ذكر في صُلب نقهde متن الخبر المتشدد عنه، كان القارئ يحكم بکذب الخبر بمجرد سماعه، لكن عادة الناقد إهمال ذكر المتن إخفاء لحاله».

ومن جهة أخرى يعود فيقول في «الترحيب» (ص ١٦): «وعادتي أيضاً في مثل تلك الأخبار تطلب ضعفاء بين رجال السندي بادئ ذي بدء، ضرورةً أن الخبر الذي ينبعه العقل أو النقل لا يقع في رواية الثقات».

ويقول (ص ١٩): «ومن المضحك ظاهره (اليمني) بأنه لا يعادي النعمان مع سعيه سعي المستيم في توثيق رواة الجرح، ولو بالتحاكم إلى الخطيب نفسه المتهم فيما عمله، مع أنه لو ثبتت ثقة حملتها ثبت مقتضاها».

فلا داع الاستنتاج إلى القارئ، وأقول:

أما الباعث لي على تعقب «التأنيب» فقد ذكرته أول «الطليعة»<sup>(١)</sup>، وتقديم شرحه في الفصل الأول، وهب أنّ غرضي ما زعمه الأستاذ، وأنه يلزم من صنيعي تثبيت مقتضى تلك الحكايات، فلا يخلو أن يكون كلامي مبنياً على الأصول المأولة والقواعد المعروفة، أو يكون خلاف ذلك.

فإن كان الأول، فلازم الحقّ حقّ، وإن كان الثاني، ففي وسْع الأستاذ أن يوضح فساده بالأدلة المقبولة.

فعلى أهل المعرفة أن يحاكموا بين «الطليعة»، و«الترحيب» حتى يتبيّن لهم أقام الأستاذ ببعض كلامي بأدلة مقبولة عند أهل العلم، أم أردد ما في «التأنيب» من التهويل والمغالطة والتمحّل بمثلها؟!

ولم يكدر يضيف إلى ذلك إلا رمي اليماني ببغض أبي حنيفة! كأنَّ الأستاذ يرى أن تلك المهاجمة لا تُنتَقِي إلا بالهوى، بإثارة ما استطاع في نفوس أتباعه الذين يهمّه شأنهم ليضرب به بينهم وبين «الطليعة» و«التنكيل» حجاباً لا تخرقه حجّة، ولا يزيده الله تعالى بعد استحكامه إلا شدّة.

والواقع أن مقصودي هو ما شرحته في الفصل السابق، ولذلك أهملت ذكر المتون لأنها خارجة عن مقصودي، ومع ذلك ففي ذكرها مفاسد:

الأولى: ما أشار إليه الأستاذ في الجملة، وهو أن يطلع عليها حنفي متّحمس، فيحمله ذكر المتن على أن يعرض عن كلامي البتة، ولا يستفيد إلا بغض من نسب إليه المتن من الأئمة.

---

(١) (ص ٤).

الثانية: أن يطلع عليها رجلٌ من خصوم الحنفية، فيجتزع<sup>(۱)</sup> بذلك المتن، ويذهب يعيب أبا حنيفة بتلك المقالة، غير مبالٍ أصلح ذلك أم لا؟

الثالثة: أن يطلع عليها عاميٌّ لا يميز، فيقع في نفسه أن أئمة السلف كان بعضهم يطعن في بعض، ويكبر ذلك عليه، ويسيء الظنَّ بهم جميعاً.

فإهمال ذِكر المتن يمنع هذه المفاسد كلها، ولا يبقى أمام الناظر إلا ما يتعلق بتلك القضايا الخاصة التي ناقشتُ فيها الأستاذ.

والواقع أيضاً أنه لا يلزم من صنيعي ثبيت الذم، ولا يلزمني قَصْد ذلك، ومن تأمل عبارات الأستاذ في الجهة الأولى – كما قدمتها – بان له صحة قولي. وأزيد ذلك إيضاحاً وشرحًا وتميمًا، فأقول:

عامة مناقشتي للأستاذ إنما هي في الأسانيد، في كلامه في بعض رجال تلك الأسانيد، وقد وافقته<sup>(۲)</sup> على ضعف جماعة منهم، ولا يلزم من ثبتي ثقة رجلٍ من رجال السندي ثبوت ثقة غيره، بل الأمر أبعد من ذلك، فإنَّ المقالة المسندة إذا كان ظاهرها الذم أو ما يقتضيه لا يثبت الذم إلا باجتماع عشرة أمور:

الأول: أن يكون هذا الرجل المعين الذي وقع في الإسناد ووُقعت فيه المناقشة ثقة.

الثاني: أن يكون بقية رجال الإسناد ثقات.

الثالث: ظهور اتصال السندي.

---

(۱) تحمل: «فيجتزع».

(۲) غير محررة في الأصل.

الرابع: الأمن من أن يكون هناك علّة خفية يتبيّن بها انقطاع أو خطأ أو نحو ذلك مما يوهن الرواية.

الخامس: الأمن من أن يكون وقع في المتن تصحيف أو تحريف أو تغيير، قد يوقع<sup>(١)</sup> فيه الرواية بالمعنى.

السادس: الأمن من أن يكون المراد بالكلام غير ظاهره.

[ص ١٢] السابع: الأمن من أن يكون الذامُ بنى ذمَّه على غير حجة، كأن يبلغه إنسان أنَّ فلاناً قال: كذا، أو فعل كذا، فيحسبه صادقاً وهو كاذب، أو غالط.

الثامن: الأمن من أن يكون الذامُ بنى ذمَّه على أمِّ حَمَله على وجه مذموم، وإنما وقع على وجه سائغ.

التاسع: الأمن من أن يكون للمتكلّم فيه عذر أو تأويل فيما أنكره الذام.

العاشر: ظهور أن ذلك المقتضي للذم لم يرجع عنه صاحبه.

وقد يُزداد على هذه العشرة، وفيها كفاية.

فهذه الأمور إذا احتلَّ واحدٌ لم يثبت الذم، وهيّات أن تجتمع على باطل.

والذي تصدّيت لمناقشة الأستاذ فيه إنما يتعلّق بالأمر الأول، ولا يلزم من ثبّيته ثبّيت الثاني، فضلاً عن الجميع. وقد يلزم من صنيعي في بعض المواقع ثبّيت الثاني، ولا يلزم من ذلك ثبّيت الثالث، فضلاً عمّا بعده.

---

(١) شبه مطموسة في الأصل، ولعلها ما أثبتت.

وما قد يتفق في بعض الموضع من مناقشتي للأستاذ في دعوى الانقطاع أو التصحيف، فالمقصود من ذلك كشف مغالطته، ولا يلزم من ذلك تلك الأمور كلها.

وأذكر هنا مثلاً واحداً:

قال إبراهيم بن بشار الرمادي: «سمعت سفيان بن عيينة يقول: ما رأيت أحداً أجرأ على الله من أبي حنيفة، ولقد أتاه رجل من أهل خراسان، فقال: يا أبي حنيفة، قد أتيتك بمائة ألف مسألة، أريد أن أسألك عنها، قال: هاتها. فهل سمعتم أحداً أجرأ على الله من هذا».

هذه الحكاية أول ما ناقشت الأستاذ في سندتها في «الطليعة» (ص ١٢ - ٢٠)<sup>(١)</sup>، فإنه خبط في الكلام في سندها إلى الرمادي بما ترى حاله في «الطليعة».

فتكلّم في الرمادي — وستأتي ترجمته<sup>(٢)</sup> — وزاد الأستاذ في «الترحيب»<sup>(٣)</sup>، فتكلّم في ابن أبي خيثمة بما لا يضره<sup>(٤)</sup>، وذكر ما قيل: إن ابن عيينة اختلط بأخرّة، وهو يعلم ما فيه، وستأتي ترجمته<sup>(٥)</sup>.

[ص ١٣] وقد ذكر الأستاذ في «التأنيب» جواباً معنوياً جيداً، ولكنه مزجه

(١) (ص ٦-١٢).

(٢) «التنكيل» رقم (٢).

(٣) (ص ٣٢٢- مع التأنيب).

(٤) «بما لا يضره» ضرب عليها المؤلف، ثم كتب فوقها علامه التصحيف إشارة إلى إيقائها وعدوله عن الضرب عليها.

(٥) «التنكيل» رقم (٩٩).

بالتخليل، فقال — بعد أن تكلّم في السنّد بما أوضحتُ حاله في «الطليعة»<sup>(١)</sup> : «وابن عيينة بريء من هذا الكلام قطعاً بالنظر إلى السنّد» كذا قال!

ثم قال بعد ذلك: «وأما من جهة المتن، فتكذب شواهدُ الحال الأخلاقية تكذيباً لا مزيد عليه... رجلٌ يبعث من خراسان ليسأل أبا حنيفة عن مائة ألف مسألة بين عشية وضحاها، ويجب أبو حنيفة عنها بدون تلبيث ولا تریث...».

كذا قال! وليس في القصة أن الرجل سأله عن مسألة واحدة، فضلاً عن مائة ألف، ولا أن أبا حنيفة أجاب عن مسألة واحدة، فضلاً عن مائة ألف، فضلاً عن أن يكون ذلك كله بين عشية وضحاها.

وكان يمكن الأستاذ أن يجيب بجوابٍ بعيدٍ عن الشَّغَبِ، كأن يقول: يبعد جداً أو يمتنع أن تجمع في ذاك العصر مائة ألف مسألة ليأتي بها رجل من خراسان ليسأل عنها أبا حنيفة، وهذا يدل على أحد أمرين: إما أن يكون السائل إنما أراد: أتيتك بمسائل كثيرة، فبالغ. وإنما أن يكون بطلاً لاميات ولا بمسألة واحدة، وإنما قصد إظهار التشنيع أو التعجيز، فأجابه أبو حنيفة بذلك الجواب الحكيم.

فإن كان الرجل إنما قصد التشنيع أو التعجيز، ففي ذاك الجواب إرغامه، وإن كان عنده مسائل كثيرة، نظر فيها أبو حنيفة بحسب ما يتسع له الوقت، ويجب عندما يتضح له وجه الجواب.

فاما ابن عيينة، فكان من الفريق الذين يكرهون أن يفتوا (وقد بينَ

---

(١) (ص ٦-١٢).

الأستاذ ذلك في «التأنيب»<sup>(١)</sup> فكأنه كره قول أبي حنيفة: «هاتها»، لما يُشعر به من الاستعداد لما يكرهه ابن عيينة. وكان أبو حنيفة من الفريق الذين يرون أن على العالم إذا سُئل عما يتبيّن له وجه الفتوى فيه أن يفتى؛ للأمر بالتبليغ، والنهي عن كتمان العلم، ولئلا يبقى الناس حيارى لا يدرؤون ما حكم الشرع في قضياتهم، فيضطّرُّهم ذلك إلى ما فيه فساد العلم والدين. ولا ريب أن الصواب مع الفريق الثاني، وإن حمدنا الفريق الأول حيث [ص ١٤] يكفّ أحدّهم عن الفتوى مبالغةً في التورّع، واتكالاً على غيره حيث يوجد.

فاما الجرأة فمعناها الإقدام، والمقصود هنا – كما يوضّحه السياق وغيره – الإقدام على الفتوى، فمعنى «الجرأة على الله» هنا هو الإقدام على الإفتاء في دين الله، وهذا إذا كان عن معرفةٍ موثوقةٍ بها فهو محمود، وإن كرهه المبالغون في التورّع كابن عيينة، وقد جاء عن ابن عمر أنه قال: «لقد كنتُ أقول: ما يعجبني جرأة ابن عباس على تفسير القرآن، فالآن قد علمت أنه أوتي علمًا».

وعنه أيضًا أنه قال: «أكثر أبو هريرة. فقيل له: هل تنكر شيئاً مما يقول؟ قال: لا، ولكنه اجتراً وجبنًا. بلغ ذلك أبا هريرة فقال: وما ذنبي إن كنتُ حفظتُ ونسوا».

راجع «الإصابة»<sup>(٢)</sup>، ترجمة ابن عباس، وترجمة أبي هريرة.

(١) (ط القديمة ص ٩٧، والجديدة ص ١٥٦).

(٢) (٤/١٤٧، ٧/٤٤١ على التوالي).

وإقدام أبي حنيفة كان من الضرب المحمود، وإن كرهه ابن عيينة.

وقد روى الخطيب نفسه... (الحاكيتين اللتين ذكرهما الأستاذ في «التأبيب»). فهذا وغيره يدل على بُعد أبي حنيفة عن الجرأة المذمومة.

فأمّا إذا علمنا أنّ ابنَ عيّنةَ كان يطيب الثناء على أبي حنيفة، فإن ذلك يرشدنا إلى حَمْلِ تلك المقالة على معنَى آخر أدنى إلى الصواب، مع ما فيه من الحكمة البالغة التي تهدينا إلى بَابِ عظيم النفع في فهم ما يُنقل عن أهل العلم من كلام بعضهم في بعض.

وحاصله: أن أكثر الناس مُغَرِّرون بتقليد من يعظم في نفوسهم، والغلو في ذلك، حتى إذا قيل لهم: إنه غير معصوم عن الخطأ، والدليل قائم على خلاف قوله في كذا، فدلَّ ذلك على أنه أخطأ، ولا يحلُّ لكم أن تتبعوه على ما أخطأوا فيه = قالوا: هو أعلم منكم بالدليل، وأنتم أولى بالخطأ منه، فالظاهر أنه قد عرف ما يدفع دليلكم هذا.

فإن زاد المنكرون فأظهروا حسنَ الثناء على ذاك المتبوع، كان أشد لغلوًّا متبعيه.

خطب عمّار بن ياسر في أهل العراق قبل وقعة الجمل ليَكْفَهُم عن الخروج مع أم المؤمنين عائشة [ص ١٥] فقال: «والله إنها زوجة نبيكم صلَّى الله عليه وآلِه وسلَّمَ في الدنيا والآخرة، ولكن الله تبارك وتعالى ابتلاكم؛ ليعلم إِيَّاهُ تطيعون، أَمْ هِيَ». أخرجه البخاري في «الصحيح»<sup>(١)</sup> من

---

(١) (٧١٠٠).

طريق أبي مريم الأ悉尼 عن عمار، وأخرج<sup>(١)</sup> نحوه من طريق أبي وائل عن عمار.

فلم يؤثّر هذا في كثير من الناس، بل رُوي أن بعضهم أجاب قائلاً: «فنحن مع من شهدت له بالجنة يا عمار».

فلهذا كان من أهل العلم والفضل من إذا رأى جماعةً اتبعوا بعض الأفضل في أمر يرى أنه ليس لهم اتباعه فيه، إما لأن حالي غير حاله، وإما لأنه يراه خطأً أطلق<sup>(٢)</sup> كلمات منفّرة، يظهر منها الغضّ من ذاك الفاضل، لكي يكفّ الناس عن الغلو فيه، العامل لهم على اتباعه فيما ليس لهم أن يتبعوه فيه.

فمن هذا ما في «المستدرك» (ج ٢ ص ٣٢٩): «... عن خيّثمة قال: كان سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه [في نفري]، فذكروا عليه فشتموه، فقال سعد: مهلاً عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم.... فقال بعضهم: فوالله إنه كان يبغضك ويسمّيك الأخنس. فضحك سعد حتى استعلاه الضحك، ثم قال: أليس قد يجد المرء على أخيه في الأمر يكون بينه وبينه، ثم لا يبلغ ذلك أمانته...»<sup>(٣)</sup>.

قال الحاكم: صحيح على شرط الشيفين. وأقره الذهبي.

---

(١) (٧١٠١).

(٢) غير محررة في الأصل ولعلها ما أثبت.

(٣) وأخرجه إسحاق بن راهويه في مسنده - كما في المطالب العالية (٤٢٧٣) - وقال الحافظ ابن حجر: إسناد صحيح.

وفي «الصحيحين»<sup>(١)</sup> وغيرهما عن علي رضي الله عنه قال: «ما سمعت النبي صلى الله عليه وآلـه وسلم جمع أبويه إلا لسعد بن مالك (هو سعد بن أبي وقاص) فإنه سمعته يقول يوم أحد: يا سعد أرم، فذاك أبي وأمي» ويروى عن علي كلامات في ذا وذاك.

وكان سعد قد تقاعد عن قتال البغاء، فكان علي إذا كان في جماعة يخشى أن يتبعوا سعداً في القعود ربما أطلق - غير كاذب - كلمات توهם الغض من سعد، وإذا كان مع من لا يخشى منه القعود، فذكر سعداً، ذكر فضله.

ومنه ما يقع في كلام الشافعي في بعض المسائل التي يخالف فيها مالكا من إطلاق كلمات فيها غض من مالك، مع ما عُرف عن الشافعي من تمجيل أستاذة مالك.

وقد روى حرملة عن الشافعي أنه قال: «مالك حجة الله على خلقه بعد التابعين»<sup>(٢)</sup>. كما يأتي في ترجمة مالك<sup>(٣)</sup>، إن شاء الله تعالى.

ومنه ما تراه في كلام مسلم في «مقدمة صحيحه»<sup>(٤)</sup> مما يظهر منه الغض الشديد من مخالفه في مسألة اشتراط العلم باللقاء، والمخالف هو

(١) البخاري (٢٩٠٥)، ومسلم (٢٤١١). وأخرجه الترمذى (٢٨٢٩)، وأحمد (١١٤٧).

(٢) انظر «تهذيب التهذيب»: (١٠/٨).

(٣) في «التنكيل» (رقم ١٨٣).

(٤) (١/٢٨ - ٣٠).

البخاري، وقد عُرِفَ عن مسلم تبجيشه للبخاري.

وأنت إذا تدبرت تلك الكلمات وجدت لها مخارج مقبولة، وإن كان ظاهرها التشنيع الشديد.

(١) وفي ترجمة الحسن بن صالح بن حبي من «تهذيب التهذيب»:  
كلمات قاسية أطلقها بعض الأئمة فيه، مع ما عُرِفَ من فضله، ومنها (٢):  
«قال أبو صالح الفراء: ذكرتُ ليوسف بن أسباط عن وكيع شيئاً من أمر الفتنة، فقال: ذاك يشبهه أستاذه - يعني: الحسن [بن صالح] بن حبي - فقلت ليوسف: أما تخاف أن تكون هذه غيبة؟ قال: لم يا أحمق؟ أنا خير لهؤلاء من آباءهم وأمهاتهم، أنا أنهى الناس أن يعملوا بما أخذناها، فتبعدوا هؤلاهم، ومن أطراهم كان أضرّ عليهم».

[ص ١٦] أقول: الأئمة غير معصومين عن الخطأ والغلط، وهم إن شاء الله تعالى معذورون مأجورون فيما أخطئوا فيه، كما هو شأن فيمن أخطأ بعد بذل الوسع في تحري الحق، لكن لا سبيل إلى القطع بأنه لم يقع منهم في بعض الفروع تقصير يؤخذون عليه، أو تقصير في زجر أتباعهم عن الغلو في تقليدهم.

على أن الأستاذ إذا أحب أن يسلك هذه الطريق لا يضطر إلى الاعتراف بأنّ ابن عيينة اعتقد أن أبي حنيفة أخطأ في بعض مقالاته، بل يمكنه أن يقول: لعلّ ابن عيينة رأى أناساً قاصرين عن رتبة أبي حنيفة يتعاطون مثل ما كان يقع

---

(١) (٢٨٥/٢).

(٢) تحمل قراءتها: «وفيها».

منهِ من الإكثار من الفتوى والإسراع بها غير معتبرين بتصورهم؛ اغتراراً منهم بكثرة ما جمعوا من الأحاديث والآثار، فاحتاج ابنُ عيينة في ردِّ عَهْم إلى تلك الكلمة القاطعة لشَعْبِهِمْ. والله أعلم.

\*\*\*\*\*

## فصل

يفرق الأستاذ الأمة بعد ظهور أبي حنيفة فريقين:

الأول: أبو حنيفة وأصحابه المخلصون.

الثاني: سائر المسلمين.

ثم لا يكاد يعرض له أحدٌ من الفريق الثاني بما يخالفه إلا رماه بمعاداة أبي حنيفة وأصحابه؛ لأجل الاختلاف في بعض العقائد وأصول الفقه، ولازم ذلك أن يكون الفريق الثاني كلهم عنده كذلك، وإن سكت عمن لم يعرض له بما يضطربه إلى اتهامه.

ثم يقسّم من يُعرض له من الفريق الثاني قسمين:

القسم الأول: الذين يحاول الأستاذ إسقاطهم البتة.

القسم الثاني: الذين يحاول إسقاطهم فيما يتعلق بالغرض من أبي حنيفة وأصحابه. فيقول: إنهم متهمون في ذلك، فلا يُقبل منهم، ولكنه يقبل منهم ما عداه.

فأما القسم الأول؛ فقد نظرت في شأنهم في تراجمهم من «التنكيل»، وأشارت إلى بعضهم في «الطبيعة».

وأما القسم الثاني؛ فالنظر في شأنهم يتوقف على تحرير قاعدة التهمة، وقد كنت بسطته في «التنكيل»<sup>(١)</sup>، ثم دعت الحاجة إلى تلخيصه هنا. فأستعين الله تبارك وتعالى، وأقول:

---

(١) (٦٠-٧١).

## [ص ١٧] قاعدة في التهمة

في «المصباح»<sup>(١)</sup>: «والتهمة بسكون الهاء وفتحها: الشك والريبة... وأتهمته: ظنت به سوءاً... واتهمنه بالتشليل على افتعلت مثله». والكلام هنا في اتهام المحدث والراوي، ويتعلق به اتهام الشاهد. والأمر المتهم به نوعان:

الأول: ما يكون - على فرض ثبوته - غير مسقط للعدالة، فهذا النوع لا حجر على الأستاذ الكوثرى فيه، وإن افتقر إلى دليل.

وذلك كنسبة المحدث أو الراوى أو المخبر إلى الخطأ والغلط، أو إلى التسامح الذى لا يقدح، كأن يقال فيمن روى عمن لم يدركه أو لم يصرح بالسماع وهو معروف بالتدليس: «كأنه سمعه من غير ثقة».

أو إلى فلته اللسان التي تصدر حال الغضب لا يقصد بها ظاهرها، أو لا يقصد بها الحكم، أو إلى إيهام الذم بدون إرادته، وذلك في كلمات التنفير التي تقدم بيانها في الفصل الثاني<sup>(٢)</sup>، وما يشبه ذلك.

النوع الثاني: ما يكون - على فرض ثبوته - مسقطاً للعدالة، كتعتمد الكذب في الرواية، ولو لغير الحديث النبوى، أو في الإخبار بجرح أو تعديل أو بما يقتضي الجرح، وكالإقدام على جرح من لا يعلمه مجروراً، وتعديل من لا يراه عدلاً، على ما سلف في القاعدة الأولى<sup>(٣)</sup>.

---

(١) [ص ٣٠].

(٢) [ص ٩].

(٣) كما في الأصل، والقاعدة ستأتي [ص ٤٥]. فلعل هذا المبحث كان متأنراً عنها =

فاجتناب الكذب في هذه الأمور من أركان العدالة، بل هو ركناها الأعظم<sup>(١)</sup>.

وإذا ثبت في راوٍ أنه قد كذب في رواية، أو ثبت في جارٍ أنه قد تعمَّد جرحاً يعلم بطلانه، أو ثبت في معدل أنه قد تعمَّد تعديلاً يعلم بطلانه، فذلك كما لو ثبت في شاهد أنه قد تعمَّد شهادة زور<sup>(٢)</sup>.

فإذا نسب الأستاذ إلى إمام أو محدث أو راوٍ شيئاً مما ذكر جازماً بالنسبة، فقد جزم بنفي الركن الأعظم من عدالته، فإن زعم أنه مع ذلك يبقى المنسوب إليه ذلك عدلاً مقبول القول والرواية فيما لم يتهمه فيه فقد زعم أنه غير عدل، فإن اقتصر الأستاذ على الاتهام بما ذكر أو اعترف بأن جزمه بالنسبة لم يكن عن دليل تقوم به الحجة، وإنما هو عن قرينة تورث التهمة، فاتهام المحدث أو الراوي بشيء مما ذكر يلزمـه ظنُّ أنه ليس بعدل، بل في «النخبة» وشرحها<sup>(٣)</sup> ما يفيد أن التهمة بالكذب أشدّ من ثبوت الزنا ونحوه، كما مر في القاعدة الأولى<sup>(٤)</sup>.

قوله مع ذلك: إنه يبقى عدلاً مقبولاً [ص ١٨] في غير ما يتهمـه فيه حاصلـه: أنه يظنه عدلاً غير عدل. فإن اكتفى الأستاذ بالاحتمال بدون ترجيح لأحد الطرفين لزمه أن لا يجزم بأن الرجل عدل ولا يظنـ، فإن قال مع ذلك:

---

= فقدمـه المؤلف هنا. وسيأتي نظيرـها (ص ٣٥).

(١) كتب المؤلف بعدها: «ظاهر ص ٢٠». يقصد أن بقية الكلام هناك.

(٢) كتب المؤلف فوق السطر: «الورقة الرابعة، الصفحة اليمنى».

(٣) «نزهة النظر» (ص ٨٨). وانظر ما سيأتي في التعليق على هذا الموضوع.

(٤) (ص ٤٥). وانظر ما سلف (ص ٣٤ حاشية ٣).

إنه يكون عدلاً مقبولاً في غير ما يتهمه فيه = فحاصل ذلك أنه يظنه عدلاً ولا يظنه عدلاً !!

ولأعلم خلافاً أن الرجل إذا ثبت أنه تعمَّد شهادة زورٍ لصديقه على عدوه سقطت عدالته أبْلبة، فلا يكون عدلاً في شهادة أخرى، ولو كانت لعدوه على صديقه. وكذلك لا أعلم خلافاً أن من تظن به ما ينافي العدالة ليس لك أن تعدلُه، ومثله من يتحمل عندك احتمالاً غير راجحٍ ولا مرجوح أنه ارتكب ما ينافي العدالة، وذلك أن التعديل يتضمنَ الجزم بأنه لم يكن ولن يكون منه ما ينافي العدالة، وهذا الوازع هو المَلْكَة التي ذكروها في قولهم في تعريف العدالة: «مَلْكَة تمنع من اقْتِراف الكبائر...»<sup>(١)</sup>.

فأما أن تتهم أنت رجلاً أو تشک فيه، ويعدّله غيرُك فلا مانع من ذلك، وإذا ثبت التعديل سقطت التهمة، فضلاً عن الشك، ولا سيما إذا كان الاتهام أو الشك ممن هو دون المعدل في الخبرة، فأما إذا كان له هوَي في رد الشهادة ونحوها فالأمر أوضح، فإن اتهام المخْبِر كثيراً ما يكون من أمانى الهوى، كما قال أبو الطيب<sup>(٢)</sup>:

شَقَّ الْجَزِيرَةَ حَتَّى جَاءَنِي نَبَأٌ  
فَزَعَتُ مِنْهُ بِآمَالِي إِلَى الْكَذْبِ  
وَكَانَهُ أَخْذِهِ مِنْ قَوْلِ الْأَوَّلِ<sup>(٣)</sup>:

(١) انظر «التنكيل»: (١/٧٣ - ٧٤)، ورسالة «الاستبصار في نقد الأخبار» (ص ١٥ فما بعدها).

(٢) سيأتي تخریجه (ص ١٤٤).

(٣) الأبيات من قصيدة لأعشى باهلة يرثي بها أخاهه يقال له: المتشير. انظر «جمهرة أشعار العرب»: (٢/٧١٤)، و«الكامل»: (٣/١٤٣١) للمبرد.

إني أتنى لسانٌ ما أُسْرِ بها  
جاءت مرجَّمةً قد كنتُ أحذرها  
تأتي على الناس لا تلوى على أحدٍ  
إذا يعادلَه ذكرٌ أكذبَه

[ص ١٩] وهناك أمور قد يتثبت بها الأستاذ:

منها: رد شهادة العدل لنفسه، وكذا الأصله أو فرعه أو زوجه، وعلى عدوٍ في قول جماعةٍ من أهل العلم.

ومنها: رد شهادة صاحب العصبية، فيما ذكره الشافعي.

ومنها: حكاية عن شريك القاضي قد يؤخذ منها أنه يرى أن الرجل قد يكون عدلاً إذا شهد بمائة دينار مثلاً، ولا يكون عدلاً إذا شهد بمائة ألف دينار.

ومنها: فرعٌ للشافعي في السؤال عن الشاهد، قد يفهُم منه نحو ذلك.

ومنها: ما في «السان الميزان» (١٦/١) (١) في جرح المحدث لمن يخالفه في الاعتقاد، كجرح الجوزجاني الناصبي للكوفيين المنسبين إلى التشيع.

ومنها: ما نقل عن الجوزجاني هذا أنه لا يؤخذ عن المبتدع الثقة ما فيه تقوية لبدعته. وصرّح به ابن قتيبة، وما إله بعض المتأخرین.

ومنها: ما ذكروه في جرح المحدث لمن هو ساخط عليه، كالنسائي

---

(١) (٢١٢/١).

لأحمد بن صالح، وككلمة مالك في ابن إسحاق.

فلننظر في هذه الأمور<sup>(١)</sup>:

أما الشهادة للنفس، فجاء الشرع بعدم قبولها، وليس ذلك حكمًا بـتَحْقِيق التهمة في كل شاهد لنفسه، أي: أنه حقيق بأن يظن به عارفوه أنه لا يتورّع عن أن يشهد لنفسه زوراً<sup>(٢)</sup>.

ألا ترى في كبار الصحابة وخيار التابعين أن أحدهم لو شهد لنفسه بمالي مثلاً لجزمنا بأنه غير مفترٍ، ولا سيما إذا كان غنيّاً، وكان المال نزراً، والمشهود عليه معروفاً بـجَحْدِ الحقوق. ولو كان العدل حقيقةً بأن يُتهم بأنه شهد لنفسه زوراً، لكان حقيقةً أن يُتهم في شهادته لغيره، إذ كيف تفهمه فيما لو شهد لنفسه بدرهم بأنه شهد زوراً حرضاً على أن يحصل له درهم، ولا تفهمه إذا شهد لغيره بعشرة دراهم بأنه شهد زوراً للتحصل له ثلاثة دراهم مثلاً حيث يتحمل أن يكون المدعى رشاها. وفي أصحابنا من لا نتهمه، ولو حصل له بسبب شهادته مائة أو أكثر، وذلك لأن يدعى على فاجر بمائة في جحده، ثم تجري للفاجر قضية، فيجيء إلى أصحابنا، ويقول له: أنت عارف بالقضية، فاحضر فأشهد بما تعلم، فيقول: نعم أنا عارف بها، ولكنك ظلمتني مائة، فإن دفعت لي المائة شهدت بما أعلم، فيدفع له مائة فيشهد، فإننا لا نتهم أصحابنا في دعواه ولا شهادته.

(١) كتب المؤلف: «وقد كنت بسطت الجواب عن هذه الأمور في «التنكيل» والآن دعت الحاجة إلى تلخيصه هنا». ثم ضرب عليها.

(٢) كتب المؤلف بعدها هكذا: «ص ٢٠ ) ) فقلناه إلى مكانه.

فإن قيل: إذا كانت العدالة تنافي التهمة، ويغلب على الظن لو شهد العدل لنفسه أنه لم يشهد زوراً. فلماذا لم يقبل الشرع شهادة العدل لنفسه؟

قلت: أكتفي في هذا بأنّ التهمة تجوز في كثير من الناس، فالتهمة هنا منظورٌ إليها غير مبنيٌ عليها، كالمشقة في حكم قصر الصلاة، ونظائر ذلك مما يكون المعنى المستدعي للحكم خفيّاً أو غير منضبط، فيعدل الشارع عن بناء الحكم عليه إلى بنائه على معنى ظاهر منضبط، يكون مَظنة للأول في الجملة، ثم يكون مدار الحكم على الثاني، ثم لا يلزم من وجود الثاني مع الحكم وجود الأول، ولا من وجود الأول وجود الحكم.

فالمسافر المترفٌ يقصر الصلاة مع عدم المشقة التي تستدعي التخفيف، والمقيمون العمال في المناجم ونحوها عليهم مشقة شديدة ولا يقصرون، فكذلك هنا لا يلزم من ردّ شهادة الرجل لنفسه أن يكون حقيقةً بأنّ يُتَهَم بشهادة الزور، ولا من وجود التهمة في شهادة لغير النفس أن ترد بمجراً وجود التهمة، وإنما ترد لعدم ثبوت العدالة الثابت اشتراطها [ص ٢٠] بنص آخر.

فالعدل الثابت العدالة لا تُقبل شهادته لنفسه، لا لأجل أنه حقيق بأن يُتَهَم، فإن العدالة تدفع ذلك، بل العلة كون الشهادة للنفس أو كونها دعوى.

ولهذا لما حاول الشافعي<sup>(١)</sup> قياس الشهادة للفرع والأصل على الشهادة للنفس لم يعرّج على التهمة، بل عوّل على أن الفرع من الأصل، فشهادة أحدهما للآخر كأنها شهادة لنفسه، ولم يخفّ عليه ضعف هذا، فغضبه

---

(١) في «الأم»: (١١٤-١١٥).

بقوله: «وهذا مما لا أعرف فيه خلافاً».

ولما عرف أصحابه وجود الخلاف، ذهب بعض حذّاقهم - كالمرني وأبي ثور - إلى القبول.

فإن قيل: وما المانع من اتهام العدل؟

قلت: أما أن يتهمه من لا يشق بعده، أو من له هوَي في تكذيبه، فلا مانع منه، وإنما الممنوع أن يكون العدل حقيقةً بأن يُتهم.

هذا، وللحكم المذكور<sup>(١)</sup> حِكْم تُدرِك بالتدبر، منها: أن الشهادة للنفس أظهر مظان التهمة، فكأنَّ في عدم قبولها تزييه للعدل عن أن يتهمه أكثر الناس؛ لأنَّ أكثرهم لا يعرفون عداله حق المعرفة.

ومنها: أنها لو كانت الشهادة للنفس تُقبل من العدل لتهاون أكثر العدول في الإشهاد على معاملاتهم، ثقةً بأن شهادتهم لأنفسهم مقبولة، فيؤدي هذا إلى أن تكثر القضايا التي تكون فيها شهادة المدعى لنفسه، فيرتاب فيها القاضي؛ لأنه لا يعرف عدالة العدول معرفة خبرة، وإذا ارتاب القاضي كان عليه أن يتريث في فصل القضية، فيؤدي ذلك إلى أن تراكم القضايا عند القضاة، ويتأخر الفصل فيها، وذلك يضر بالناس.

ومنها: أن المعدل قد يخطئ ويتساهل أو يداهن، فيعدَّل من ليس بعدل، ولو كانت شهادة العدل لنفسه تُقبل لاغتنم هؤلاء الذين عُدّلوا بغير حق ذلك، فأكثروا من الدعاوى الباطلة، فقد يضيع بسبب ذلك من الحقوق أكثر

---

(١) كتب المؤلف بعدها: «ص ٢١». يعني أن باقي الكلام هناك، وقد كان ضرب على الكلام هناك، ثم بدا له أن يلحق في هذا الموضوع.

مما يضيع بسبب عدم قبول شهادة العدل لنفسه.

هذا، وقد جاء الشرع بعدم قبول شهادة النساء في الحدود ولو كُنَّ من ذوات العدالة. ومعلوم أن عدم قبولهن ليس لأجل التهمة، بل له حكمة أخرى لا يضرها أن لا يفهمها بعض الناس بل ولا جميعهم.

أما الشهادة للفرع والأصل والزوج، فمختلف فيها، فإذا بنينا على عدم القبول، فالجواب نحو ما تقدم.

فأما الشهادة على العدو، فالقائلون بأنها لا تُقبل يختصون ذلك بالعدوة الدنيوية التي تبلغ أن يحزن لفرحه، ويفرح لحزنه، فأما العداوة الدينية والدنيوية التي لم تبلغ ذاك المبلغ، فلا تمنع من القبول عندهم.

والمنقول عن أبي حنيفة - كما في كتب أصحابه - أن العداوة لا تقتضي رد الشهادة إلا أن يبلغ أن تسقط بها العدالة.

أقول: وإذا بلغت ذلك لم تقبل شهادة صاحبها حتى لعدوٍ على صديقه. ويقوّي هذا القول أن القائلين بعدم القبول يشترطون أن تبلغ أن يحزن لفرحه، ويفرح لحزنه، وهذا يتضمن أن يفرح لذبح أطفاله ظلماً، وللزناد بناته [ص ٢٢] وارتداد زوجاته، ونحو ذلك. وقس على ذلك الحزن لفرحه. وهذا مسقط للعدالة حتماً.

إإن قيل: قد يفرح بذلك من جهة أنه يُحزِّن عدوه، ومع ذلك يحزن من جهة مخالفته للدين.

قلت: إن لم يغلب حزنه فرحة فليس بعدل، وإن غالب فكيف يظن به أن يقع نفسه في شهادة الزور التي هي من أكبر الكبائر، وفيها أعظم الضرر

على نفسه في دينه، ولا يأمن أن يلحقه لأجلها ضرر شديد في دنياه، كُلُّ ذلك ليضرّ المشهود عليه في دنياه ضررًا قد يكون يسيراً، كعشرة دراهم مثلاً.

وَهَبْهُ صَحْ الرَّدُّ بِالْعِدَاوَةِ مَعَ بَقَاءِ الْعَدْلَةِ، فَالْقَائِلُونَ بِالرَّدِّ يُشَرِّطُونَ أَنْ تَكُونَ عِدَاوَةً دُنْيَوِيَّةً تَبْلُغَ أَنْ يَحْزُنَ لِفَرَحِهِ، وَيَفْرَحَ لِحَزْنِهِ، وَهَذَا لَا يَتَأْتَى لِلْأَسْتَاذِ إِثْبَاتَهُ فِي أَحَدٍ مِّنْ يَتَهَمَّهُمْ؛ لِأَنَّهُ إِنْ ثَبَتَ انْحِرافُهُمْ عَنْ أَبِي حِنْفَةِ وَأَصْحَابِهِ، وَثَبَتَ أَنَّ ذَلِكَ الْانْحِرَافُ عِدَاوَةً فَهِيَ عِدَاوَةٌ دِينِيَّةٌ، وَهُبْ أَنَّهُ ثَبَتَ فِي بَعْضِهِمْ أَنَّهَا عِدَاوَةٌ دُنْيَوِيَّةٌ، فَلَا يَتَأْتَى لِلْأَسْتَاذِ إِثْبَاتٌ بِلُوغِهَا ذَاكَ الْحَدَّ، أَيْ: أَنْ يَحْزُنَ لِفَرَحِهِ، وَيَفْرَحَ لِحَزْنِهِ، وَهَبْهُ بَلَغَ فَقْدَ تَقدِّمَ أَنَّ الرَّوَايَةَ لَا تَرْدُ بِالْعِدَاوَةِ.

وَأَمَّا مَا ذَكَرَهُ الأَسْتَاذُ مِنْ كَلَامِ الشَّافِعِيِّ فِي أَصْحَابِ الْعَصَبَيَّةِ، فَالشَّافِعِيُّ إِنَّمَا عَنَّى الْعَصَبَيَّةَ لِأَجْلِ النِّسْبِ، كَمَا هُوَ صَرِيحٌ فِي كَلَامِهِ، وَذَلِكَ أَمْرٌ دُنْيَوِيٌّ، وَكَلَامُهُ ظَاهِرٌ فِي أَنَّهَا بِشَرْطِهَا تُسَقِّطُ الْعِدَاوَةَ، وَلَا رِيبٌ أَنَّهُ إِذَا بَلَغَتِ الْعَصَبَيَّةُ أَوِ الْعِدَاوَةُ إِسْقاطُ الْعِدَاوَةِ لَمْ تَقْبِلْ لِصَاحْبِهَا شَهادَةً وَلَا رَوَايَةَ الْبَتَّةِ سَوَاءً أَكَانَتْ دُنْيَوِيَّةً أَمْ مَذَهَبِيَّةً أَمْ دِينِيَّةً، كَمَنْ يُشَرِّفُ فِي الْحُنْقِ عَلَى الْكُفَّارِ، فَيَتَعَدَّى عَلَى أَهْلِ الذَّمَّةِ وَالْأَمَانِ بِالنَّهْبِ وَالْقَتْلِ، وَنَحْوَ ذَلِكَ، بَلْ قَدْ يَكْفِرُ..

فَقَدْ اتَّضَحَ بِمَا تَقدِّمُ الْجَوابُ عَنْ بَعْضِ مَا يُمْكِنُ أَنْ يُتَشَبَّثَ بِهِ فِي رَدِّ رَوَايَةِ الْعَدْلَةِ.

وَبَقِيَ حَكَايَةً عَنْ شَرِيكٍ<sup>(۱)</sup> رَبِّمَا يُؤْخَذُ مِنْهَا أَنَّهُ قَدْ تَقْبِلَ شَهادَةَ بَعْضِ

(۱) أَمَا أَثْرُ شَرِيكِ فِي تَارِيخِ بَغْدَادِ (۱۳/۴۹۹): عَنْ شَرِيكِ أَنَّ رَجُلًا قَدَّمَ إِلَيْهِ رَجُلًا فَادْعَى عَلَيْهِ مائَةً أَلْفَ دِينَارٍ قَالَ: فَأَفَرَّ بِهِ قَالَ: فَقَالَ شَرِيكٌ: أَمَا إِنَّهُ لَوْ أَنْكَرَ لَمْ أَقْبِلْ عَلَيْهِ شَهادَةً أَحَدٌ بِالْكُوفَةِ إِلَّا شَهادَةً وَكَيْعَ بْنَ الْجَرَاحِ وَعَبْدَ اللَّهِ بْنَ نُعَيْرِ.

العدول في القليل، ولا تقبل في الكثير، وفرعُ للشافعي قد يتوهم منه نحو ذلك، وما ي قوله أصحاب الحديث في رواية المبتدع، وما يقوله بعضهم في جرح المحدث لمن هو ساخط عليه.

فأما الحكاية عن شريك فمقطعة، ولو ثبتت لوجب حملها على أن مراده القبول الذي تطمئن إليه نفسه.

[ص ٢٣] فإن القاضي قد لا يكون خبيراً بعدلة الشاهدين وضبطهما وتقديرهما، وإنما عدّلهما غيره، فإذا كان المال كثيراً جداً بقي في نفسه ريبة. وقد بيّن أهل العلم أن مثل هذا إنما يقتضي التروي والثبت، فإذا تروى وبقيت الحال كما كانت وجب عليه أن يقضي بتلك الشهادة، ويعرض عما في نفسه.

وأما الفرع المذكور عن الشافعي<sup>(١)</sup>، فليس من ذاك القبيل، وإنما هو من باب الاحتياط للتعديل، ومع ذلك فقد ردّه إمام الحرمين، وقال: إن أكثر الأئمة على خلافه<sup>(٢)</sup>.

---

وعلق عليه المصنف في رسالة له في «العدالة» بقوله: «يعني أن المال عظيم، فلا ينبغي تهمة الشاهد فيه حتى يكون عظيم العدالة، ولو كان ألف دينار فقط لكان بالكوفة يومئذ ألف عدل أو أكثر من [لا] ينبغي التهمة بشهادة رجلين منهم فيه».

(١) ذكر الشافعي في «الأم»: (٦/٣٠٩) أنه ينبغي للقاضي إذا سأله عن الشهود من يطلب منه بيان حالهم أن يبين للمسؤول مقدار ما شهدوا فيه، قال: «إن المسؤول عن الرجل قد يعرف ما لا يعرف الحاكم من أن يكون الشاهد... وتطيب نفسه على تعديله في اليسير، ويقف في الكثير».

(٢) في «نهاية المطلب»: (١٨/٤٩٢).

وأما رواية المبتدع وجَرْح المحدث لمن هو ساخط عليه، فأفرد كلاً منها بقاعدة<sup>(١)</sup>.

وأما ما في «لسان الميزان» (١٦/١) <sup>(٢)</sup> فمقبول، والجوز جاني ناصبيّ، يرى أنّ التشيع - وإن خف - مذهب رديء، وزيف عن القصد، فيطلق على من يراه متشارقاً ما يعتقد فيه، لأنّ يقول: «رديء المذهب، زائف عن القصد». ونحو ذلك.

وقول ابن حجر: إنه إذا جَرَح بعض الكوفيين ممن يراه متشارقاً، وخالفه غيره ممن هو مثله أو فوقه، فوثق ذلك الرجل، قُدْم التوثيق = قول صحيح. لكنه إذا بنى جَرْحَه على دليل وصَرَح به، فلا بدّ من الاعتداد بدليله؛ لأنّه غير متهم بأنّ يتعمّد الكذب ونحوه، ولو كان متهمًا بذلك لما قبلنا جرحه البة، ولو لم يخالفه غيره.



---

(١) من قوله: «فاما الشهادة على العدو...» إلى هنا سيعيده المؤلف (ص ٥٩ - ٦٢) فأبقيناه على حاله، ولعله ذهل أن يضرب عليه من أحد الموضعين.

(٢) (٢١٢/١).

## [الباب الثاني: قواعد خلط فيها الكوثري]<sup>(١)</sup>

### ١- رمي الراوي بالكذب في غير الحديث النبوي

تقدم في الفصل الثاني<sup>(٢)</sup> قول مالك: «لا تأخذ العلم من أربعة، وخذ من سوى ذلك: لا تأخذ عن سفيه مُعلن بالسَّفَهِ وإن كان أروى الناس. ولا تأخذ عن كاذب يكذب في حديث الناس إذا جرَّب عليه ذلك، وإن كان لا يتهم أن يكذب على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ...». أسنده الخطيب في «الكتفافية» (ص ١١٦) إلى مالك كما تقدم، ثم قال (ص ١١٧): «باب في أن الكاذب في غير حديث رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم تردد روایته - قد ذكرنا آنفاً قول مالك بن أنس. ويجب أن يقبل حديثه إذا ثبتت توبته». ولم يذكر ما يخالف مقالة مالك. وأسنند (ص ٢٣ - ٢٤) إلى الشافعي: «... ولا تقوم الحجة بخبر الخاصة حتى يجمع أموراً، منها: أن يكون من حدث به ثقة في دينه معروفاً بالصدق في حديثه ...». وهذه العبارة ثابتة في «رسالة الشافعي»<sup>(٣)</sup>.

وفي «السان الميزان» (ج ١ ص ٤٦٩)<sup>(٤)</sup>: «قال ابن أبي حاتم عن أبيه أن يحيى بن المغيرة سأله جريراً (ابن عبد الحميد) عن أخيه أنس فقال: قد

(١) زيادة من المحقق، لأنه قد تقدم الباب الأول (ص ٥)، وفيه الفصول الأربع التي ذكرها المؤلف، وهذا هو الباب الثاني وفيه القواعد التي خلط الكوثري فيها.

(٢) (ص ١٥). ووقع في الأصل: «الثالث».

(٣) (ص ٣٧٠).

(٤) (٢٢٣ / ٢).

سمع من هشام بن عروة، ولكنه يكذب في حديث الناس، فلا يُكتب عنه».

وفي «النخبة وشرحها»<sup>(١)</sup>: «(ثم الطعن) يكون بعشرة أشياء ... ترتيبها على الأشد فالأشد في موجب الرد على سبيل التدلي ... (إما أن يكون بكذب الراوي) في الحديث النبوى ... (أو تهمته بذلك) ... وكذا من عُرِف بالكذب في كلامه وإن لم يظهر منه وقوع ذلك في الحديث النبوى، وهو<sup>(٢)</sup> دون الأول. (أو فحش غلطه) ... (أو غفلته) ... (أو فسقه) ... (أو وهمه) ... (أو مخالفته) أي الثقات<sup>(٣)</sup> (أو جهالته) ... (أو بدعته) ... (أو سوء حفظه) ...».

هذه النقول تعطي أن الكذب في الكلام تَرَدُّ به الرواية مطلقاً، وذلك يشمل الكذبة الواحدة التي لا يتربّى عليها ضرر ولا مفسدة. وقد ساق صاحب «الزواجر» الأحاديث في التشديد في الكذب ثم قال (ج ٢ ص ١٦٩): «عَدُّ هذَا [هو ما صرحا به]. قيل: لكنه مع الضرر ليس كبيرة مطلقاً، بل قد يكون كبيرة كالكذب على الأنبياء، وقد لا يكون - انتهى -. وفيه نظر بل الذي يتوجه أنه حيث اشتَدَّ ضرُرُه بأن لا يتحمل عادة كان كبيرة. بل صرَّح الروياني في «البحر» بأنه كبيرة وإن لم يضر، فقال: مَنْ كَذَبْ قَصْدًا رُدَّتْ شهادته وإن لم يضر بغيره، لأن الكذب حرام بكل حال؛ وروى فيه حديثاً. وظاهر الأحاديث السابقة أو صريحة يوافقه، وكان وجه عُدولهم عن ذلك ابتلاء أكثر الناس به، فكان [كالغيبة على ما مرّ فيها عند جماعة].

(١) (ص ٨٧-٨٩ - ط. العتر).

(٢) في «النزهة»: «وهذا».

(٣) في «النزهة»: «للثقات».

أقول: لا يلزم من التسامح في الشاهد أن يُتسامح في الراوي لوجوه:

الأول: أن الرواية أقرب إلى حديث الناس من الشهادة، فإن الشهادة تترتب على خصومة، ويحتاج الشاهد إلى حضور مجلس الحكم، ويأتي باللفظ الخاص الذي لا يحتاج إليه في حديث الناس، ويتعَرَّض للجرح فوراً. فمن جُرِّبت عليه كذبة في حديث الناس لا يتربَّع عليها ضرر، فخوفُ أن يجرَّه تساهله في ذلك إلى التساهل في الرواية أشدُّ من خوف أن يجرَّه إلى شهادة الزور.

الثاني: أن عmad الرواية الصدق، فمعقول أن يشدد فيها فيما يتعلق به ما لم يشدد في الشهادة. وقد خفَّ في الرواية في غير ذلك ما لم يخفَ في الشهادة. تقوم الحجة برواية الواحد والعبد والمرأة وجالب منفعة إلى نفسه أو أصله أو فرعه، أو ضرر على عدوه - كما يأتي - بخلاف الشهادة. فلا يليق بعد ذلك أن يخفَّ في الرواية فيما يمسُّ عمادها.

الثالث: أن الضرر الذي يتربَّع على الكذب في الرواية أشدُّ جداً من الضرر الذي يتربَّع على شهادة الزور، فينبغي أن يكون الاحتياط للرواية آكلاً. وقد أجاز الحنفية قبول شهادة الفاسق دون روایته. والتخفيف في الرواية بما تقدَّم من قيام الحجة بخبر الواحد وحده وغير ذلك لا ينافي كونها أولى بالاحتياط؛ لأن لذلك التخفيف حكمًا أخرى، بل ذلك يقتضي أن لا يخفَّ فيها فيما عدا ذلك، فتزداد تخفيفاً على تخفيف.

الرابع: أن الرواية يختص بها قوم مخصوصون ينشئون عادةً على العلم والدين والتحرُّز عن الكذب، والشهادة يحتاج فيها إلى جميع الناس؛ لأن المعاملات والحوادث التي تحتاج إلى الشهادة فيها تتفق لكل أحد، ولا

يحضرها غالباً إلا أوساط الناس وعامتهم الذين ينشئون على التساهل، فمعقولٌ أنه لو رُدَّت شهادةُ كُلٍّ من جُرِّبَت عليه كذبة لضاعت حقوق كثيرة جداً، ولا كذلك الرواية. هذا كله في كذب يسير في حديث الناس لا تترتب عليه مفسدة.

فأما الكذب في رواية ما يتعلق بالدين ولو غير الحديث النبوى، فلا خفاء في إسقاط صاحبه؛ فإن الكذب في رواية أثرٍ عن صحابي قد يترب عليه أن يحتاج بذلك الأثر من يرى قول الصحابي حجة، ويحتاج هو وغيره به على أن مثل ذلك القول ليس خرقاً للإجماع، ويستند إليه في فهم الكتاب والسنة، ويرد به بعض أهل العلم حديثاً رواه ذاك الصحابي يخالف ذلك القول. ويأتي نحو ذلك في الكذب [في] رواية قوله عن تابعي، أو عالم ممن بعده، وأقلُّ ما في ذلك أن يقلّده العامي.

وهكذا الكذب في رواية تعديل لبعض الرواية، فإنه يترب عليها قبول أخبار ذلك الراوى، وقد يكون فيها أحاديث كثيرة غير صحيحة، فيترتُّب على هذا من الفساد أكثر مما يترب على كذب في حديث واحد عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم. وكذلك الكذب في رواية الجرح، فقد يترب عليها إسقاط أخبار كثيرة صحيحة، وذلك أشد من الكذب في حديث واحد. وهكذا الإخبار عن الرجل بما يقتضي جرحه. وهكذا الكذب في الجرح والتعديل قوله: «هو ثقة»، «هو ضعيف»، أو نحو ذلك.

فالكذب في هذه الأبواب في معنى الكذب في الحديث النبوى أو قريب منه، وتترتب على ذلك مضارٌ شديدة ومفاسد عظيمة. فلا يتوهّم محل للتسمُّح فيه، على فرض أن بعضهم تسامح في حديث الناس فلم يجرح

الراوي بما قد يقع له فيه من كذب يسير لا يترتب عليه ضرر.

والأستاذ يرمي بعض أئمة السنة فمَن دونهم مِن ثقات الرواية بتعتمد الكذب في الرواية وفي الجرح والتعديل كذبًا يترتب عليه الضرر الشديد والفساد الكبير، ثم يزعم أنه إنما يقدح بذلك فيما لا يقبله هو منهم، فأما ما عداه فإنهم يكونون فيه عدوًّا مقبولين ثقات مأمونين. وكأنه يقول: وإذا لزم أن يسقطوا البتة فليسقطوا جميعًا! وليت شعري من الذي يعادي أبا حنيفة؟ فمن يقتضي صنيعه أنه لا يمكن الذبُّ عنه إلا بمثل هذا الباطل، أم مَن يقول: يمكن المتحرّي للحق أن يذبُّ عنه بدون ذلك؟

تبيه:

ليس من الكذب ما يكون الخبر ظاهراً في خلاف الواقع، محتملاً للواقع احتمالاً قريباً، وهناك قرينة تدافع ذاك الظهور، بحيث إذا تدبرها السامُّ صار الخبر عنده محتملاً للمعنيين على السواء، كالجمل الذي له ظاهر ووقت العمل به لم يجيء، وكالكلام المرخص فيه في الحرب، وكالتلليس، فإن المعروف بالتلليس لا يبقى قوله: «قال فلان» – ويسمى شيئاً له – ظاهراً في الاتصال بل يكون محتملاً، وهكذا من عُرف بالمزاح إذا مَرَح بكلمة يعرف الحاضرون أنه لم يُرِد بها ظاهرها، وإن كان فيهم من لا يعرف ذلك، إذا كان المقصود ملاطفته أو تأدبيه على أن ينبع في المجلس. وهكذا فلتات الغضب، وكلمات التنفير عن الغلو – وقد مرت الإشارة إليها في الفصل الثالث<sup>(١)</sup> –، على فرض أنه وقع فيها ما يظهر منه خلاف الواقع.

---

(١) (ص ٢٠ - ٣٢). ووقع في الأصل: «الثاني».

وقد بسطت هذه الأمور وما يشبهها في «رسالتى في أحكام الكذب»<sup>(١)</sup>.  
فأما الخطأ والغلط، فمعلوم أنه لا يضر وإن وقع في رواية الحديث  
النبوى، فإذا كثر من الراوى أو فحش قدح في ضبطه ولم يقبح في صدقه  
 وعدالته. والله الموفق.

\* \* \* \*

---

(١) واسمها «إرشاد العامي إلى الكذب وأحكامه» وهي مطبوعة ضمن هذا المشروع -  
قسم الفقه.

## [ص ٣٤] - التهمة بالكذب

تقدم<sup>(١)</sup> أن أشدَّ موجبات ردِّ الرواية كذُبُه في الحديث النبوى، ثم تهمته بذلك، وفي درجتها كذبه في غير الحديث النبوى. فإذا كان في الرواية والجرح والتعديل بحيث يترتب عليه من الفساد نحوً ما يترتب على الكذب في الحديث النبوى فهو في الدرجة الأولى، فالتهمة به في الدرجة الثانية أو الثالثة. وقد ذكر [علماء] الحديث بعد درجة الكذب في الحديث النبوى ودرجة التهمة به درجتين بل درجات، ونصوا على أنَّ من كان من أهل درجة من الأربع الأولى فهو ساقط البتة في جميع روایاته، سواء منها ما طعن فيه بسببه وغيره.

والأستاذ يطعن في جماعة من أئمة السنة والمؤثرين من رواتها، فيرمي بعضهم بتعْمِد الكذب، وبعضهم بالتهمة بذلك، ويجمع لبعضهم الأمرين: يكذب أحدهم في خبر، ويتهمنه في آخر؛ ويجزِّم بأنهم متهمون في كلٍّ ما يتعلق بالغرض من أبي حنيفة وأصحابه، ولو على بعد بعيد، كما يأتي في ترجمة أحمد بن إبراهيم<sup>(٢)</sup>؛ ويصرّح في بعضهم بأنهم مقبولون فيما عدا ذلك. فهل يريد أنهم عدول مقبولون ثقات مأمونون مطلقاً، ولا يُعتدُّ عليهم بتكييف الأستاذ ولا اتهامه؛ لأنَّه خرق للإجماع في بعضهم ومخالف للصواب في آخرين، ولأنَّ الأستاذ لم يتأهل للاجتهاد في الكلام في القدماء، ولأنَّ كلامه فيهم أمر اقتضته مصلحة مدافعة [الـ] مذهبية التي

---

(١) [ص ٣٤].

(٢) رقم (١١).

يقول: إنها قنطرة اللادينية<sup>(١)</sup>! كما يقول بعض سلفه من المتكلمين: إن كثيراً من نصوص الكتاب والسنة المتعلقة بصفات الله عز وجل ونحوها صريحة في الباطل مع علم الله عز وجل ورسوله بالحق في نفس الأمر، ولكن دعت إلى ذلك مصلحة اجتار العامة إلى قبول الشريعة العملية<sup>(٢)</sup>! فإن كان هذا مراد الأستاذ فالأمر واضح، وإن أراد بالقبول القبول على جهة الاستثناء في الجملة انحصر الكلام معه في دعوى الكذب والتهمة، وسيأتي إن شاء الله تعالى. وإن أراد أنهم في ما يتعلق بتلك الشجرة الممنوعة - وهي الغصّ من أبي حنيفة وأصحابه - كذابون ومتهمون، وفيما عدا ذلك عدول مقبولون ثقات مأمونون، فهذا تناقض وخرق للإجماع فيما نعلم.

نعم، هناك أمور قد يتثبت بها في دعوى اجتماع التهمة والعدالة، وقد أشار الأستاذ إلى بعضها.

وينبغي أن يُعلم أن التهمة تقال على وجهين:

الأول: قول المحدثين: «فلان متهم بالكذب». وتحrir ذلك أن المجتهد في أحوال الرواية قد يثبت عنده بدليل يصح الاستناد إليه أن الخبر لا أصل له وأن الحَمْل فيه على هذا الراوي، ثم يحتاج بعد ذلك إلى النظر في الراوي أتعَمَّد الكذب، أم غلط؟ فإذا تدبر وأنعم النظر فقد يتوجه له الحكم بأحد الأمرين جزماً، وقد يميل ظنه إلى أحدهما إلا أنه لا يبلغ أن

(١) للكوثري مقال بهذا العنوان ضمن «مقالاته» (ص ١٠٦).

(٢) ترى الكلام عن ذلك في الاعتقادات [٤١ / ٢ وما بعدها] إن شاء الله تعالى. [المؤلف]. وانظر «الحموية» (ص ٢٦٧ - ٢٦٨) لشيخ الإسلام.

يجزم به. فعلى هذا الثاني إذا مال ظنه إلى أن الراوي تعمد الكذب قال فيه:  
«متهم بالكذب»، أو نحو ذلك مما يؤدي هذا المعنى.

ودرجة الاجتهاد المشار إليه لا يبلغها أحدٌ من أهل العصر فيما يتعلق بالرواية المتقدمين، اللهم إلا أن يتهم بعض المتقدمين رجلاً في حديث يزعم أنه تفرد به، فيجد له بعض أهل العصر متابعات صحيحة، وإنما حيث يختلف المتقدمون فيسعى في الترجيح. فأما من وثقه إمام من المتقدمين أو أكثر، ولم يتهمه أحد من الأئمة، فيحاول بعض أهل العصر أن يكذبه أو يتهمه، فهذا مردود؛ لأنه إن تهيأ له إثبات بطلان الخبر وأنه ثابت عن ذلك الراوي ثبوتاً لا ريب فيه، فلا يتهيأ له الجزم بأنه تفرد به، ولا أن شيخه لم يروه قط، ولا النظر الفني الذي يحق لصاحبها أن يجزم بتعمد الراوي للكذب أو يتهمه به. بلى قد يتيسر بعض هذه الأمور فيمن كذبه المتقدمون، لكن مع الاستناد إلى كلامهم، كما يأتي في ترجمة أحمد بن محمد بن الصلت<sup>(١)</sup>، وترجمة محمد بن سعيد البورقي<sup>(٢)</sup>؛ وإن كان الأستاذ يخالف في ذلك، فيصدق من كذبه الأئمة وكذبه واضح، كما يكذب أو يتهم من صدقه وصدقه ظاهر، شأن المحامين في المحاكم، معيار الحق عند أحدهم مصلحة موكله!

هذا، والأستاذ فيما يهول بدعوى دلالة العقل والتواتر والنقل الراجح، حيث لا ينبغي له دعوى ذلك. وليس من شأنني أن أناقشه في كلّ موضع، ولكنني أقول: حيث تصح دعواه، فلا يصح ما بناه عليها من تكذيب الثقات واتهامهم. وحيث يلزم من صحة الدعوى صحة البناء، فالدعوى غير

---

(١) رقم (٣٤).

(٢) رقم (٢٠٧).

صحيحة. وإنما كتبتُ هذا بعد فراغي من النظر في التراجم، وأسائل الله التوفيق.

الوجه الثاني: مقتضى اللغة. والتهمة عند أهل اللغة مشتقة من الوهم، وهو كما في «القاموس»<sup>(١)</sup>: «من خطّرات القلب أو مرجوح طَرَفِي المتردّ فيه». والتهمة<sup>(٢)</sup> بهذا المعنى تعرض في الخبر إذا كان فيه إثبات ما يظهر أن المخبر يحبّ أن يعتقد السامع ثبوته. وذلك كشهادة الرجل لقريبه وصديقه، وعلى من بينه وبينه نُفْرَة، وكذلك إخباره عن قريبه أو صديقه بما يُحْمَد عليه، وإخباره عنمن هو نافر عنه بما يُذَمَّ عليه. وقس على ذلك كلّ ما من شأنه أن يدعو إلى الكذب. وتلك الدواعي تخفى، وتتفاوت آثارها في النفوس وتعارض، وتُعارضُها الموانع من الكذب. [ص ٣٥] وقد تقدمت الإشارة إليها في الفصل الخامس<sup>(٣)</sup>. فلذلك اكتفى الشارع في باب الرواية بالإسلام والعدالة<sup>(٤)</sup>، فمن ثبتت عدالته وُرُفِّ بتحرّي الصدق من المسلمين فهو على العدالة والصدق في أخباره، لا يقدح في أخباره أن يقوم به بعض تلك الدواعي، ولا أن يتهمه من لا يعرف عدالته، أو من لا يعرف أثر العدالة على النفس، أو من له هوى مخالف لذاك الخبر فهو يتمنّى أن لا يصح، كما قال المتنبي<sup>(٥)</sup>:

---

(١) (ص ١٥٠٧ - الرسالة).

(٢) بعده في الأصل: «في» ولا مكان لها، وليس في «التنكيل».

(٣) لم يعقد المؤلف سوى أربعة فصول، إلا إن اعتبر مبحث التهمة بالكذب فصلاً خامسًا فنعم، وانظر (ص ٣٤).

(٤) في «التنكيل» زيادة: «والصدق».

(٥) كذا في الأصل هنا وفي (ص ١٢٦). والرواية:

«طوى الجزيرة حتى جاءني خبر فزعت فيه .....»

شَقَّ الْجَزِيرَةَ حَتَّى جَاءَنِي نَبَأُ  
فَرَعَتْ مِنْهُ بَامَالِي إِلَى الْكَذِبِ

وَكَانَهُ أَخْذَهُ مِنْ قَوْلِ الْأَوَّلِ<sup>(١)</sup>:

إِنِّي أَتَنْتَنِي لِسَانٌ مَا أُسْرِرُ بِهَا  
جَاءَتْ مُرَجَّمَةً قَدْ كُنْتُ أَحْذَرُهَا  
تَأْتِي عَلَى النَّاسِ لَا تَلُوِي عَلَى أَحَدٍ  
إِذَا يُعَادُ لَهَا ذِكْرُ أَكَذْبُهُ  
مِنْ عَلْوَ لَا عَجَبٌ فِيهَا وَلَا سَخْرُ  
لَوْ كَانَ يَنْفَعُنِي الإِشْفَاقُ وَالْحَدْرُ  
حَتَّى أَتَنْتَنَا، وَكَانَتْ دُونَنَا مُضْرِ  
حَتَّى أَتَنْتَنِي بِهَا الْأَنْبَاءُ وَالْخَبَرُ

وَجَمَاعَةُ مِنَ الصَّحَابَةِ رَوَى كُلُّ مِنْهُمْ فَضْيَلَةً لِنَفْسِهِ يَرَوُنَ أَنَّ عَلَى النَّاسِ  
قَبْوُلَ ذَلِكَ مِنْهُمْ، فَتَلَقَّتِ الْأُمَّةُ ذَلِكَ بِالْقَبْوُلِ. وَكَانَ جَمَاعَةُ مِنَ الصَّحَابَةِ  
وَالْتَّابِعِينَ يَقَاتِلُونَ الْخَوَارِجَ، ثُمَّ رَوَى بَعْضُ أُولَئِكَ التَّابِعِينَ عَنْ بَعْضِ أُولَئِكَ  
الصَّحَابَةِ أَحَادِيثَ فِي ذَمِّ الْخَوَارِجِ، فَتَلَقَّتِ الْأُمَّةُ ذَلِكَ الْأَحَادِيثَ بِالْقَبْوُلِ.  
وَكَثِيرًا مَا تَرَى فِي تَرَاجِمِ ثَقَاتِ الرِّوَاةِ مِنَ التَّابِعِينَ فَمِنْ بَعْدِهِمْ إِخْبَارُ الرَّجُلِ  
مِنْهُمْ بِشَنَاءِ غَيْرِهِ عَلَيْهِ، فَيَتَلَقَّى أَهْلُ ذَلِكَ بِالْقَبْوُلِ. وَقَبْلَوْا مِنَ الثَّقَةِ دُعَواهُ مَا هُوَ  
مُمْكِنُ مِنْ صَحِيبِهِ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ، أَوْ لِأَصْحَابِهِ، أَوْ إِدْرَاكِهِ  
لِكَبَارِ الْأَئِمَّةِ وَسَمَاعِهِ مِنْهُمْ وَغَيْرِ ذَلِكَ، مَا فِيهِ فَضْيَلَةً لِلْمُدْعَىِّ، وَشَرْفُ لِهِ،  
وَدَاعُ لِلنَّاسِ إِلَى الْإِقْبَالِ عَلَيْهِ، وَتَبْجِيلِهِ، وَالْحَاجَةِ إِلَيْهِ.

وَلَمْ يَكُنْ أَهْلُ الْعِلْمِ إِذَا أَرَادُوا الْإِسْتِيَّاقَ مِنْ حَالِ الرَّاوِي يَسْأَلُونَ إِلَّا

---

انظُرْ: شَرْحُ الْوَاحِدِيِّ لِدِيْوَانِ الْمَنْتَبِيِّ (٦٠٨) وَغَيْرِهِ. وَفِي «الْتَّنْكِيلِ» زَادَ بَيْتًا بَعْدَهُ  
وَهُوَ:

حَتَّى إِذَا سَمِعْتُ بِالدَّمْعِ حَتَّى كَادَ يَشَرَّفُ بِي

(١) تَقْدِيمُ تَحْرِيْجِ الْأَبِيَّاتِ (ص ٣٦ - ٣٧).

عما يمسّ دينه وعدلته. ونصّ أهل العلم على أنّ الرواية في ذلك مخالفة للشهادة. وفي «التحرير» لابن الهمام الحنفي مع «شرحه» لابن أمير حاج (ج ٢ ص ٢٤٥)<sup>(١)</sup>: «وأما الحرية والبصر وعدم الحدّ في قذف و) عدم (الولاء) [أي القرابة من النسب أو النكاح...] (و) عدم (العداوة) الدنيوية (فتختص بالشهادة) أي تشرط فيها، لا في الرواية».

فاما الشهادة فإن الشرع شرط لها أموراً أخرى مع الإسلام والعدالة، كما أشار إليه ابن الهمام، وشرط في إثبات الزنا أربعة ذكور وفي غيره من الحدود ونحوها ذكرain، وفي الأموال ونحوها رجلاً وامرأتين إلى غير ذلك.

فاما الشهادة للنفس فمتفق على أنها لا تقبل. وأما الشهادة للأصل وللفرع وللزوج وعلى العدوّ وفيها خلاف. وفي بعض كتب [الفقه]<sup>(٢)</sup> أن الردّ في ذلك لأجل التهمة، وظاهر ذلك أن التهمة هي العلة، فيُبْنِى عليها قياسٌ غير المنصوص عليه. وهذا غير مستقيم<sup>(٣)</sup>، إذ ليس كُلُّ شاهدٍ لنفسه حقيقةً بأن يتهم. ألا ترى أن كبار الصحابة وخيار التابعين لو شهد أحدهم لنفسه لم نتهمه، ولا سيما إذا كان غنيّاً والمشهود به يسيرًا كخمسة دراهم، والمشهود عليه معروفاً بجحد الحقوق. أقول هذا زيادة الإيضاح، وإلا

---

(١) (٤٦/٣) وما بين المعمدتين منه.

(٢) زيادة ذهل المؤلف عن كتابتها. وانظر «المحيط البرهاني»: (٩/١٨٩)، و«حاشية العدوّي»: (٧/٢٠٧)، و«الحاوي»: (١١/٣٢٨).

(٣) كتب المؤلف أولاً: «وهذا فاسد» ثم غيرها في (٤١/ص) إلى ما هو مثبت.

فالواقع أننا لا نتهمهم مطلقاً حتى لو شهد أحدهم لنفسه على آخر منهم وأنكر ذاك لم نتهم واحداً منهم، بل نعتقد أن أحدهما نسي أو غلط. وليس ذلك خاصاً بهم، بل كل من ثبت عدالته لا يتهمه عارفوه الذين يعذّلونه ولا الواثقون بتعديل المعدّلين. فإن اتهمه غيرهم كان معنى ذلك أنه غير واثق بتعديل المعدّلين، ومتنى ثبت التعديل الشرعي لم يلتفت إلى من لا يثق به.

ولو كان لك أن تعدل الرجل وأنت لا تأمن أن يدعى الباطل ويشهد لنفسه زوراً بخمسة دراهم مثلاً، لكان لك أن تعدل من تهمه بأنه لورشاه رجل عشرة دراهم أو أكثر لشهادته زوراً. وهذا باطل قطعاً، فان تعديلك للرجل إنما هو شهادة منك له بالعدالة، والعدالة «ملكة تمنع صاحبها عن اقتراف الكبائر وصغار الخسارة...» فكيف يسوغ<sup>(١)</sup> أن تشهد بهذه الملكة لمن تهمه بما ذكر؟ ولو كان كُلُّ عدل حقيقةً بأن يتهمه عارفوه بتحميم ما ذكر لما كان في الناس عدل.

وفي أصحابنا من لا نتهمه في شهادته ولو حصل له بسببيها مائة درهم أو أكثر، كأن يدعى صاحبنا على فاجر مائة درهم فيجحده، ثم تتفق للفاجر خصومة أخرى، فيجيء إلى صاحبنا فيقول له: أنت تعرف هذه القضية، فاحضر، فأشهد بما تعلم، فيقول صاحبنا: نعم أنا أعرفها، ولكنك ظلمتني مائة درهم، فأدّها إليَّ إن أردت أن أشهد، فيدفع له مائة درهم، فيذهب فيشهد = فإننا لا نتهم صاحبنا في دعواه ولا شهادته.

[ص ٣٦] وفي أصحابنا من لو ائتمن على مئات الدراهم، ثم بعد مدة

---

(١) في «التنكيل»: «يسوغ لك».

ادعى ما يحتمل من تلفها، أو أنه ردّها على صاحبها الذي قد مات، لـما اتهمناه. نعم قد يتهمه من لا يعرف كم عرفتنا، أو من لا يعرف قدر تأثير المowanع عن الخيانة في نفس من قامت به. فالفاشق المتهتك لا يعرف قدر العدالة، فتراه يتهم العدول، بل لا يكاد يعرف عدالتهم، وإن كانوا جيرانه.

فإن قيل: يكفي في التعليل أن ذلك مظنة التهمة، ولا يضر التخلُّف في بعض الأفراد، كما قالوا في قصر الصلاة في السفر: إنه لأجل المشقة وإن تخلفت المشقة في بعض المسافرين كالملك المترفّه. قلت: العلة في قصر الصلاة هي السفر بشرطه لا المشقة، فكذلك تكون العلة في رد الشهادة للنفس هي أنها شهادة للنفس، أو أنها دعوى كما يومئ إليه حديث: «لو يُعطى الناسُ بدعواهم لاَدعى ناسٌ دماء رجالٍ وأموالهم ...»<sup>(١)</sup>.

فعلى هذا لا يتأتى القياس، ألا ترى أن في أعمال العمال المقيمين ما مشقتَه أشدّ من مشقة السفر العادي، ذلك كالعمل في المناجم ونحوها، ومع ذلك ليس لهم أن يقصروا الصلاة؟

فإن قيل: الشهادة للأصل والفرع مظنة للتهمة، كما أن الشهادة للنفس مظنة لها. قلت: فالعمل في المناجم مظنة للمشقة، بل المشقة فيه أشَقّ وأغلب، والتهمة في الشهادة للأصل والفرع أضعف وأقل من التهمة في الشهادة للنفس، فإن حرص الإنسان على نفع نفسه أشدّ غالباً من حرصه على نفع أصله أو فرعه، وقد يكون الرجل منفرداً عن أصله أو فرعه وبينهما عداوة.

---

(١) أخرجه البخاري (٤٥٥٢)، ومسلم (١٧١١) مختصراً من حديث ابن عباس رضي الله عنهما.

والشافعي ممن يقول برد الشهادة للأصل والفرع، ولم يعرّج على التهمة، ولكنه لما علم أن جماعةً ممن قبله ذهبوا إلى الردّ ولم يعلم لهم مخالفًا، هاب أن يقول ما لا يعلم له فيه سلفًا، فحاول الاستدلال بما حاصله: أن الفرع من الأصل فشهادة أحدهما للأخر كأنها شهادة لنفسه، ثم قال كما في «الأم» (ج ٧ ص ٤٢)<sup>(١)</sup>: «وهذا مما لا أعرف فيه خلافاً». كأنه ذكر هذا تقويةً لذاك الاستدلال، واعتذاراً عما فيه من الضعف. ولما علم بعض حذاق أصحابه كالمزني وأبي ثور أن هناك خلافاً ذهبوا إلى القبول<sup>(٢)</sup>.

ثم أقول: لو كان هناك نص أو إجماع على عدم قبول الشهادة للأصل أو الفرع أو الزوج ل كانت العلة فيها أنها شهادة لمن ذُكر، ولم تكن العلة هي التهمة.

فأما الشهادة على العدوّ، فالقائلون بأنها لا تُقبل يخسرون ذلك بالعداوة الدنيوية التي تبلغ أن يحزن لفرحه ويفرح لحزنه. فأما العداوة الدينية والدنيوية التي لم تبلغ ذاك المبلغ، فلا تمنع من القبول عندهم. والمنقول عن أبي حنيفة كما في كتب أصحابه<sup>(٣)</sup> أن العداوة لا تقتضي رد الشهادة إلا أن تبلغ أن تَسْقُطَ بها العدالة.

أقول: وإذا بلغت ذلك لم تقبل شهادة صاحبها حتى لعدوّ على صديقه. ويقوّي هذا القول أن القائلين بعدم القبول يشرطون أن تبلغ أن يحزن لفرحه

(١) (٨/١١٤).

(٢) انظر «البيان»: (٣١١/١٣) للعمرياني.

(٣) انظر «رد المحتار»: (٨/٢٢٥-٢٢٦).

ويفرح لحزنه. وهذا يتضمن أن يفرح لذبح أطفاله ظلماً، والزنا ببناته، وارتداد زوجاته نحو ذلك، وقس على ذلك الحزن لفرحه، وهذا مسقط للعدالة حتماً.

فإن قيل: قد يفرح بذلك من جهة أنه يُحزن عدوه، ومع ذلك يحزن من جهة مخالفته للدين.

قلت: إن لم يغلب حزنه فرحة فليس بعَدْل، وإن غلب فكيف يظن به أن يقع نفسه في شهادة الزور التي هي من أكبر الكبائر، وفيها أعظم الضرر على نفسه في دينه، ولا يأمن أن يلحقه لأجلها ضرر شديد في دنياه، كل ذلك ليضر المشهود عليه في دنياه ضرراً قد يكون يسيراً كعشرة دراهم مثلاً؟ وبه صح الرد بالعداوة معبقاء العدالة فالقائلون بالرد يشرطون أن تكون عداوة دنيوية تبلغ أن يحزن لفرحه ويفرح لحزنه، وهذا لا يتأتى للأستاذ إثباته في أحدٍ من يفهمهم؛ لأنه إن ثبت انحرافهم عن أبي حنيفة وأصحابه وثبت أن ذلك الانحراف عداوة فهو عداوة دينية. وهب أنه ثبت في بعضهم أنها عداوة دنيوية فلا يتأتى للأستاذ إثبات بلوغها ذاك الحد، أي أن يحزن لفرحه ويفرح لحزنه. وبه بلغ، فقد تقدم أن الرواية لا ترد بالعداوة.

وأما ما ذكره الشافعي في أصحاب العصبية<sup>(١)</sup>، فالشافعي إنما عنى العصبية لأجل النسب، كما هو صريح في كلامه. وذلك أمر دنيوي، وكلامه ظاهر في أنها بشرطها تسقط العدالة. ولا ريب أنه إذا بلغت العصبية أو العداوة إسقاط العدالة لم تقبل لصاحبها شهادة ولا رواية ألبته، سواء أكانت

---

(١) في «الأم»: (٥١٢/٧).

دنوية، أم مذهبية، أم دينية؟ كمن يسرف في الحنق على الكفار فيتعدى على أهل الذمة والأمان بالنهب والقتل ونحو ذلك، بل قد يكفر.

فقد اتضح بما تقدم الجوابُ عن بعض ما يمكن التشكيّل به في ردّ رواية العدول. وبقي حكاية عن شريك ربما يؤخذ منها أنه قد يقبل شهادة بعض العدول في القليل ولا تُقبل في الكثير<sup>(١)</sup>، وفرعٌ للشافعي قد يتوجه منه نحو ذلك<sup>(٢)</sup>، وما يقوله أصحاب الحديث في رواية المبتدع، وما قاله بعضهم في جرح المحدث لمن هو ساخط عليه.

فأما الحكاية عن شريك فممنقطعة<sup>(٣)</sup>، ولو ثبتت لوجب حملها على أن مراده القبول الذي تطمئن إليه نفسه. فإن القاضي قد لا يكون خبيراً بعدالة الشاهدين وضبطهما وتيقظهما، وإنما عدّ لهما غيره، فإذا كان المال كثيراً جداً بقي في نفسه ريبة. وقد بينَ أهل العلم أن مثل هذا إنما يقتضي التروي والثبت، فإذا تروى وبقى الحال كما كانت وجوب عليه أن يقضي بتلك الشهادة، ويعرض عما في نفسه.

وأما الفرع المذكور عن الشافعي فليس من ذاك القبيل، وإنما هو من باب الاحتياط للتعديل. ومع ذلك فقد ردّ إمامُ الحرمين وقال: إن أكثر الأئمة على خلافه<sup>(٤)</sup>.

---

(١) تقدم ذكره (ص ١٣٢).

(٢) تقدم ذكره (ص ١٣٣).

(٣) لأن راوي القصة عن شريك هو ابن عباد لم يسمعها منه بل قال: «أُخْبِرْتُ عن شريك».

(٤) انظر «نهاية المطلب في دراية المذهب»: (٤٩٢/١٨).

وأما روایة المبتدع، وجرح المحدث لمن هو ساخط عليه، فاؤفرد كلاً  
منهما بقاعدة<sup>(١)</sup>.

\* \* \* \*

---

(١) انظر التعليق على (ص ١٣٤) هامش (١).

### [ص ٣٧] - رواية المبتدع

لا شبهة أن المبتدع إن خرج ببدعته عن الإسلام لم تقبل روایته، لأن من شرط قبول الروایة: الإسلام.

وأنه إن ظهر عناده، أو إسرافه في اتباع الهوى، والإعراض عن حجج الحق، ونحو ذلك مما هو أدل على وهن التدين من كثير من الكبائر كشرب الخمر وأخذ الربا، فليس بعدل فلا تقبل روایته؛ وشرط قبول الروایة: العدالة.

وأنه إن استحلَّ الكذب، فإما أن يكفر بذلك، وإما أن يفسق. فإن عذرناه فمن شرط قبول الروایة: الصدق، فلا تقبل روایته.

وأن من تردد أهل العلم فيه، فلم يتجه لهم أن يكفروه أو يفسقوه، ولا أن يعدُّلوه، فلا تقبل روایته، لأنه لم ثبت عدالته.

ويبقى النظر فيمن عدا هؤلاء. والمشهور الذي نقل ابن حبان والحاكم<sup>(١)</sup> إجماع أئمة السنة عليه أن المبتدع الداعية لا يُقبل بتنته، وأما غير الداعية فكالسُّنْي.

واختلف المتأخرُون في تعليل رد الداعية، والتحقيق إن شاء الله تعالى: أن ما اتفق أئمة السنة على أنها بدعة، فالداعية إليها الذي حقه أن يسمى داعية لا يكون إلا من الأنواع الأولى، إن لم يتجه تكفيره اتجه تفسيقه، فإن لم يتجه تفسيقه فعلى الأقل لا ثبت عدالته.

---

(١) كلام ابن حبان في «المجرورين»: (٦٣/٣). وكلام الحاكم في «معرفة علوم الحديث» (ص ١٣٣).

وإلى هذا أشار مسلم في «مقدمة صحيحه»<sup>(١)</sup> إذ قال: «اعلم - وفقك الله - أن الواجب على كل أحد عرف التمييز بين صحيح الروايات وسقيمها وثقات الناقلين لها من المتهمين أن لا يروي منها إلا ما عرف صحة مخارجه والستارة في نقله، وأن يتقي منها ما كان عن أهل التهم والمعاندين من أهل البدع. والدليل على أن الذي قلنا في هذا هو اللازم دون ما خالفه قول الله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ جَمَّةَ كُفَّارٍ سَاقِطٍ بِنَبِيٍّ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصْبِحُوا قَوْمًا بَجَهَلَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَذِيرًا﴾ [الحجرات: ٦] وقال جل ثناؤه: ﴿وَمَنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ﴾ [البقرة: ٢٨٢] وقال: ﴿وَأَشْهِدُوا أَذْوَانِ عَدْلٍ مِنْكُمْ﴾ [الطلاق: ٢]. فدل بما ذكرنا من هذه الآية أن خبر الفاسق ساقط غير مقبول، وأن شهادة غير العدل مردودة. والخبر وإن فارق معناه معنى الشهادة في بعض الوجوه فقد يجتمعان في أعظم معانيهما، إذ كان خبر الفاسق غير مقبول عند أهل العلم، كما أن شهادته مردودة عند جميعهم».

هذا، وإذا كانت حجج السنة بينةً، فالمخالف لها لا يكون إلا معانداً، أو متبعاً للهوى معرضًا عن حجج الحق. واتباع الهوى والإعراض عن حجج الحق قد يفحش جداً حتى لا يتحمل أن يُعذر صاحبه. فإن لم يجزم أهل العلم بعدم العذر، فعلى الأقل لا يمكنهم تعديل الرجل. وهذه حال الداعية الذي الكلام فيه، فإنه لو لا أنه معاند، أو منقاد لهواء انقياداً فاحشاً، معرض عن حجج الحق إعراضًا شديداً؛ لكان أقل أحواله أن يحمله النظر في حجج الحق على الارتياب في بدعته، فيخاف إن كان متدينًا أن يكون على ضلاله،

---

(١) (٨/١).

ويرجو أنه إن كان على ضلاله فعسى الله تبارك وتعالى أن يعذرها. فإذا التفت إلى أهل السنة علم أنهم إن لم يكونوا أولى بالحق منه، فالأمر الذي لا ريب فيه أنهم أولى بالعذر منه، وأحق إن كانوا على خطأ أن لا يضرّهم ذلك؛ لأنهم إنما يتبعون الكتاب والسنة، ويحرصون على اتباع سبيل المؤمنين، ولزوم سراط المنعم عليهم: النبي صلى الله عليه وآله وسلم وأصحابه وخيار السلف. فيقول في نفسه: هب أنهم على باطل، فلم يأتهم البلاء من اتباع الهوى وتتبع السبل الخارجة. ولا ريب أن من كانت هذه حاله فإنه لا يكفر أهل السنة ولا يضلّلهم، ولا يحرص على إدخالهم في رأيه، بل يشغله الخوف على نفسه، فلا يكون داعية.

فأما غير الداعية؛ فقد مرّ نقل الإجماع على أنه كالسُّنْيَّ، إذا ثبتت عدالته قِيلَت روایته. وقد ثبت عن مالك ما يوافق ذلك، ومن أصحابه مَن ينقل عنه أنه لا يُروى عنه أيضًا، والعمل على الأول. وذهب بعضهم إلى أنه لا يُروى عنه إلا عند الحاجة، وهذا أمر مصلحي لا ينافي قيام الحجّة بروايته بعد ثبوت عدالته. وحکى بعضهم أن غير الداعية إذا روى ما فيه تقوية لدعاته لم يؤخذ عنه<sup>(١)</sup>.

ولا ريب أن ذلك المروي إذا حَكِمَ أهل العلم ببطلانه فلا حاجة إلى روایته إلا لبيان حاله. ثم إن اقتضى جرح صاحبه بأن ترجح أنه تعمّد الكذب أو أنه متهم بالكذب عند أئمة الحديث سقط صاحبه البتة، فلا يؤخذ عنه ذاك ولا غيره، وليس هذا خاصًّا بالمبتدع. وإن ترجح أنه إنما أخطأ، فلا وجه

(١) انظر للأقوال في المسألة «علوم الحديث» (ص ١١٤ - ١١٥) لابن الصلاح، و«فتح المغيث»: (٢/٥٨ - ٧٠).

لمؤاخذته بالخطأ. وإن ترجح صحة ذلك المروي، فلا وجه لعدم أخذه. نعم قد تدعو المصلحة إلى عدم روایته حيث يخشى أن يغتَرَّ بعض السامعين بظاهره، فيقع في البدعة.

قرأت في جزء قديم من « ثقات العجلي »<sup>(١)</sup> ما لفظه: « موسى الجهنمي قال جاءني عمرو بن قيس الملائي وسفيان الثوري فقالا<sup>(٢)</sup>: لا تحدث بهذا الحديث بالكوفة أن النبي عليه السلام قال لعليّ: « أنت مني بمنزلة هارون من موسى »<sup>(٣)</sup>. كان في الكوفة جماعة يغلون في التشيع ويدعون إلى الغلو، فكره عمرو بن قيس وسفيان أن يسمعوا هذا الحديث، فيحملوه على ما يوافق غلوّهم، فيشتدّ شرّهم.

وقد يمنع العالم طلبة الحديث عن أخذ مثل هذا الحديث، لعلمه أنهم إذا أخذوه ربما رأوه حيث لا ينبغي أن يُروى. لكن هذا لا يختص بالمبتدع، وموسى الجهنمي ثقة فاضل لم يُنسب إلى بدعة.

هذا، وأول من نسب إليه هذا القول إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني، وكان هو نفسه مبتدعًا منحرفاً عن أمير المؤمنين عليّ، متشددًا في الطعن على المتشيّعين، كما يأتي في القاعدة الآتية. للجوزجاني كتاب في الجرح والتعديل. قال في مقدمته<sup>(٤)</sup> – كما نقله السخاوي في « فتح المغيث »

(١) من هذا الجزء نسخة في المكتبة الأصفية (رقم ٥٤-٥. رجال)، وانظر ترتيبه (٢/١٨٣-١٨٤). تحقيق البستوي.

(٢) الأصل: « فقال » والمثبت من كتاب العجلي.

(٣) أخرجه البخاري ومسلم.

(٤) (ص ١١ - ت البستوي). واسم كتابه « الشجرة » وطبع باسم « أحوال الرجال ».

(ص ١٤٢) <sup>(١)</sup>: «ومنهم زائف عن الحق، صدوق اللهجة، قد جرى في الناس حديثه، لكنه مخدول <sup>(٢)</sup> في بدعته، مأمون في روايته، فهو لاء ليس فيهم حيلة إلا أن يؤخذ من حديثهم ما يُعرف وليس بمنكر، إذا لم تقو به بدعته، فيتهمونه <sup>(؟)</sup> بذلك» <sup>(٣)</sup>.

والجوزجاني فيه نَصْبٌ، وهو مولع بالطعن في المتشيّعين كما مرّ، ويظهر أنه إنما يرمي بكلامه هذا إليهم، فإن في الكوفيين المنسوبين إلى التشيع جماعة أَجْلَة، اتفق أئمّة السنة على توثيقهم، وحسن الثناء عليهم، وقبول روایاتهم، وتفضيلهم على كثير من الثقات الذين لم يُنسبوا إلى التشيع، حتى قيل لشعبة: حَدَّثَنَا عَنْ ثَقَاتٍ أَصْحَابِكَ . فقال: إن حديثكم عن ثقات أصحابي فإنما أحدهم عن نَفْرٍ يسير من هذه الشيعة: الحكم بن عُتْيَة، وسَلَمةُ بْنُ كَهْيَل، وحَبِيبُ بْنُ أَبِي ثَابَتَ، وَمُنْصُورٌ <sup>(٤)</sup>.

راجع تراجم هؤلاء في «التهذيب» <sup>(٥)</sup>.

فكأنَّ الجوزجاني لما علم أنه لا سبييل إلى الطعن في هؤلاء وأمثالهم مطلقاً، حاول أن يتخلص مما يكرهه من مروياتهم، وهو ما يتعلّق بفضائل أهل البيت.

وعبارته المذكورة تعطي أن المبتدع الصادق اللهجة، المأمون في

(١) (٦٦/٢) ط السلفية بالهند).

(٢) في «الشجرة»: «إذا كان مخدولاً».

(٣) في «الشجرة»: «إذا لم يُقوَّ به بدعته، فيتهم عند ذلك».

(٤) الخبر في «تقدمة الجرح والتعديل»: (١٣٨/١).

(٥) (٢/٤٣٢ - ٤٣٤ و ٤/١٥٥ - ١٥٧ و ٢/٣١٢ و ١٧٨ و ١٠/٣١٥ - ٣١٢) على التوالي.

الرواية، المقبول حديثه عند أهل السنة، إذا روى حديثاً معروفاً عند أهل السنة غير منكر عندهم، إلا أنه مما قد تقوى به بدعته، فإنه لا يؤخذ وأنه يُتَهم. فأما اختيار أن لا يؤخذ، فله وجه رعاية للمصلحة كما مرّ. وأما أنه يُتَهم راويه، فلا يظهر له وجه بعد اجتماع تلك الشرائط. إلا أن يكون المراد أنه قد يتهمنه من عَرَف بدعته ولم يعرف صدقه وأمانته، ولم يعرف أن ذاك الحديث معروف غير منكر، فيسيء الظن به وبمروياته. ولا يبعد من الجوزجاني أن يصانع عما في نفسه بإظهار أنه إنما يحاول هذا المعنى، فبهذا تستقيم عبارته.

أما الحافظ ابن حجر، ففهم منها معنى آخر قال في «التخبة وشرحها»<sup>(١)</sup>: «الأكثر على قبول غير الداعية، إلا أن يروي ما يقوّي مذهبها، فيُردد على المذهب المختار. وبه صرح الحافظ أبو إسحاق إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني شيخ أبي داود والنسائي». وسيأتي الكلام معه إن شاء الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

ولابن قتيبة في كتاب «تأويل مختلف الحديث»<sup>(٣)</sup> كلام حاصله أن المبتدع الصادق المقبول لا يُقبل منه ما يقوّي بدعته، ويُقبل منه ما عدا ذلك. قال: «وإنما يَمْنَع من قبول قول الصادق فيما وافق نحلته وشاكل هواه لأن نفسه تريه أن الحقَّ فيما اعتقد، وأن القرية إلى الله عز وجل في ثبيته بكل وجه. ولا يؤمن مع ذلك التحريف والزيادة والنقص». كذا قال، واحتاج بأن شهادة العدل لا تُقبل لنفسه وأصله وفرعه. وقد مر الجواب عن ذلك<sup>(٤)</sup>. ولا أدرى كيف

(١) (ص ١٠٤).

(٢) (ص ٧٣ فما بعدها).

(٣) (ص ١٤١).

(٤) (ص ٥٨ - ٥٩).

ينعت بالصادق من لا يؤمن منه تعمد التحريف والزيادة والنقص؟ وإنما يستحق النعت بالصادق من يوثق بقواه، وبأنه مهما التبس عليه من الحق فلن يتبع عليه أن الكذب - بأي وجه كان - منافٍ للائقى، مجانبٌ للإيمان.

ولا ريب أن فيمن يتسم بالصلاح من المبتدةعة - وأهل السنة - من يقع في الكذب إما تقحّمًا في الباطل، وإما على زعم أنه لا حرج في الكذب في سبيل تثبيت الحق. ولا يختص ذلك بالعقائد، بل وقع فيما يتعلق بفروع الفقه وغيرها، كما يعلم من مراجعة كتب الموضوعات. وأعداء الإسلام وأعداء السنة يتسبّبون بذلك في الطعن في السنة، لأنهم لا يعلمون أنه لم يزل في أخبار الناس في شؤون دنياهم الصدق والكذب، ولم تكن كثرة الكذب بمانعة من معرفة الصدق إما بيقين وإما بظن غالب يجزم به العقلاه وبينون عليه أمورًا عظيمة. ولم يزل الناس يغشون الأشياء النفيضة ويصنعون ما يشبهها كالذهب والفضة والدر والياقوت والمسك والعنبر والسمن والعسل والحرير والخرز والصوف وغيرها، ولم يحصل ذلك دون معرفة الصحيح. والخالق الذي هيأ لعباده ما يحفظون به صالح دنياهم هو الذي شرع لهم دين الإسلام، وتتكلّل بحفظه إلى الأبد. وعناته بحفظ الدين أشد وأكدر، لأنه هو المقصود بالذات من هذه النشأة الدنيا، قال الله عز وجل: ﴿وَمَا خَلَقْتُ  
الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ [الذاريات: ٥٦].

ومن مارس أحوال الرواية وأخبار رواة السنة وأئمتها علم أن عنابة الأئمة بحفظها وحراستها ونفي الباطل عنها والكشف عن دخائل الكاذبين والمتهمين كانت أضعف عنابة الناس بأخبار دنياهم ومصالحها. وفي «تهذيب التهذيب» (١ / ١٥٢): «قال إسحاق بن إبراهيم: أخذ الرشيد

[زنديقاً، فأراد قتله، فقال: أين أنت من ألف حديث وضعتموها! فقال له: أين أنت يا عدو الله من أبي إسحاق الفزارى وابن المبارك ينخلانها حرفاً!»]<sup>(١)</sup>.

وقيل لابن المبارك: هذه الأحاديث المصنوعة؟ قال: تعيش لها الجهابذة. وتلا قول الله عز وجل: «إِنَّا نَخْنُونَ زَلَّنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ»<sup>(٢)</sup> [الحجر: ٩]. والذكر يتناول السنة بمعناه، إن لم يتناولها بلفظه؛ بل يتناول العربية وكل ما يتوقف عليه معرفة الحق. فإن المقصود من حفظ القرآن أن تبقى الحجّة قائمةً والهداية دائمةً إلى يوم القيمة، لأنّ محمداً صلّى الله عليه وآله وسلم خاتم الأنبياء، وشرعيته خاتمة الشرائع، والله عز وجل إنما خلق الخلق لعبادته، فلا يقطع عنهم طريق معرفتها. وانقطاع ذلك في هذه الحياة الدنيا انقطاع لعلة بقائهم فيها.

قال العراقي في «شرح ألفيته» (ج ١ ص ٢٦٧)<sup>(٣)</sup>: «رُوِيَّنا عن سفيان قال: ما ستر الله أحداً يكذب في الحديث. ورُوِيَّنا عن عبد الرحمن بن مهدي أنه قال: لو أن رجلاً همّ أن يكذب في الحديث لأسقطه الله. ورُوِيَّنا عن ابن المبارك قال: لو همّ رجل في السحر أن يكذب في الحديث لأصبح الناس يقولون: فلان كذاب».

والمقصود هنا أن من لا يؤمن منه تعمّد التحرير والزيادة والنقص – على أيّ وجه كان – فلم ثبت عداله. فإن كان كلّ من اعتقد أمراً ورأى أنه

(١) ترك المؤلف باقي القصة بياضاً فأكملناه من المصدر.

(٢) «تقدير المجرى والتعديل»: (١/٣ و ٢/١٨)، «التعديل والتجريح»: (١/٣٣).

(٣) (ص ١٢٤).

الحق وأن القُربة إلى الله تعالى في ثبتيه لا يؤمن منه ذلك، فليس في الدنيا ثقة. وهذا باطل قطعاً، فالحكم به على المبتدع إن قامت الحجة على خلافه بثبوت عدالته وصدقه وأماتته باطل، وإن وجَب أن لا يحتج بخبره البتة، سواء أوقف بدعته أم خالفها.

والعدالة: «مَلَكَة تمنع من اقتراف الكبائر ...» وتعديل الشخص شهادة له بحصول هذه المَلَكَة، ولا تجوز الشهادة بذلك حتى يغلب على الظن غلبة واضحة حصولها له. وذلك يتضمن غلبة الظن بأن تلك المَلَكَة تمنعه من تعمُّد التحرير والزيادة والنقص، ومن غالب على الظن غلبةً يصح الجزم بها أنه لا يقع منه ذلك، فكيف لا يؤمن أن يقع منه؟ ومن لا يؤمن أن يقع منه ذلك، فلم يغلب على الظن أن له مَلَكَة تمنعه من ذلك. ومن خيف أن يغلبه ضربٌ من الهوى، فيوقعه في تعمُّد الكذب والتحريف، لم يؤمن أن يغلبه ضرب آخر، وإن لم نشعر به. بل الضربُ الواحدُ من الهوى قد يوقع في أشياء يتراءى لنا أنها متضادة. فقد جاء أن موسى بن طريف الأستدي كان يرى رأي أهل الشام في الانحراف عن عَلَيِّ رضي الله عنه، ويروي أحاديث منكرة في فضل عَلَيِّ، ويقول: «إني لأسخر بهم» يعني بالشيعة، راجع ترجمته في «لسان الميزان»<sup>(١)</sup>.

وروى محمد بن شجاع الثلجي الجهمي، عن حَبَّان بن هلال أحد الثقات الأئمَّات، عن حماد بن سلمة أحد أئمَّة السنّة، عن أبي المهزّم، عن أبي هريرة مرفوعاً: «إن الله خلق الفرس، فأجرأها، فعرقت ثم خلق نفسه منها»<sup>(٢)</sup>. وفي

(١) (٨/٢٠٥).

(٢) أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٣١).

«الميزان»<sup>(١)</sup> أن غرض الجهيمة من وضع هذا الحديث أن يستدلوا به على زعمهم أن ما جاء في القرآن من ذكر «نفس الله» عز وجل إنما المراد بها بعض مخلوقاته.

أقول: ولهم غرضان آخران:

أحدهما: التذرُّع بذلك إلى الطعن في حماد بن سلمة، كما يأتي في ترجمته<sup>(٢)</sup>.

الثاني: التشنيع على أئمة السنة بأنهم يروون الأباطيل.

والشيعيُّ الذي لا يؤمن أن يكذب في فضائل أهل البيت، لا يؤمن أن يكذب في فضائل الصحابة على سبيل التقية، أو ليُري الناس أنه غير متشدد في مذهبه، يُمهّد بذلك ليُقبل منه ما يرويه مما يوافق مذهبـه.

وعلى كل حال فإن قتيبة - على فضله - ليس هذا فنه، ولذلك لم يعرج أحد من أئمة الأصول والمصطلح على حكاية قوله ذلك فيما أعلم. والله الموفق.

وفي «فتح المغیث» (ص ١٤٠)<sup>(٣)</sup> عن ابن دقيق العيد: «إن وافقه غيره فلا يلتفت إليه إخماماً لبدعته وإطفاء لناره. وإن لم يوافقه أحد، ولم يوجد بذلك الحديث إلا عنده - مع ما وصفنا من صدقه وتحرّره عن الكذب، واستهاره بالتدين، وعدم تعلق ذلك الحديث ببدعته - فينبغي أن تقدم مصلحة تحصيل ذلك الحديث ونشر تلك السنة على مصلحة إهانته وإطفاء ناره».

---

(١) (٥-٢٤). (٢)

(٢) رقم (٨٥).

(٣) (٢/٦٠-٦١) وكلام ابن دقيق العيد في كتابه «الاقتراح» (ص ٢٩٤).

ويظهر أن تقييده بقوله: «وعدم تعلق ذلك الحديث ببدعته» إنما مغزاً: إذا كان فيه تقوية لبدعته لم تكن هناك مصلحة في نشره، بل المصلحة في عدم روایته، كما مرّ. ويتأكد ذلك هنا بأن الفرض أنه تفرد به، وذلك يدعوه إلى التشتبه فيه. وإذا كان كلام ابن دقيق العيد محتملاً لهذا المعنى احتمالاً ظاهراً، فلا يسوغ حمله على مقالة ابن قتيبة التي مرّ ما فيها.

وقال ابن حجر في «النخبة وشرحها»<sup>(١)</sup>: «الأكثر على قبول غير الداعية، إلا أن يروي ما يقوّي مذهبـه<sup>(٢)</sup> فيردُّ على المذهب المختار. وبه صرَّح الحافظ أبو إسحاق إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني شيخ أبي داود والنسائي ... وما قاله متّجهـه، لأن العلة التي لها ردٌّ حديثـ الداعية واردة فيما إذا كان ظاهرـ المروي يوافق مذهبـ المبتدع، ولو لم يكن داعية. والله أعلم».

أقول: الضمير في قوله: «فيردُّ» يعود فيما يظهر على المبتدع غير الداعية، أوقعـ الردـ على الراوي في مقابلـ إطلاق القبول عليهـ. وقد قال قبل ذلك: «والتحقيقـ أنه لا يردـ كلـ مكفرـ ببدعةـ» والمراد بـردـ الراويـ: ردـ مروياتـه كلـهاـ. وقد يقالـ: يـحـتمـلـ عـودـ الضـمـيرـ عـلـىـ المـرـوـيـ المـقـوـيـ لمـذـهـبـهـ، وـعـلـىـ هـذـاـ فـقـدـ يـفـهـمـ مـنـهـ أـنـ يـقـبـلـ مـنـهـ مـاـ عـدـاهـ، وـقـدـ يـشـعـرـ بـهـذـاـ اـسـتـنـادـ اـبـنـ حـجـرـ إـلـىـ قـولـ الجـوزـجـانـيـ.

فـأـقـولـ: إـنـ كـانـ معـنـىـ الرـدـ عـلـىـ هـذـاـ المعـنـىـ الشـانـيـ تـرـكـ روـايـةـ ذـاكـ الحـدـيـثـ لـلـمـصـلـحـةـ، وـإـنـ كـانـ مـحـكـومـاـ بـصـحـتـهـ؛ فـهـذـاـ هوـ المعـنـىـ الذـيـ تـقـدـمـ أـنـ بـهـ تـسـتـقـيمـ عـبـارـةـ الجـوزـجـانـيـ. وـإـنـ كـانـ معـنـاهـ رـدـ ذـاكـ الحـدـيـثـ اـتـهـاماـ

(١) (ص ١٠٤).

(٢) في «النـزـهـةـ»: «بـدـعـتـهـ».

لصاحب، ويرد معه سائر روایاته؛ فهذا موافق للمعنى الأول، ولا تظهر موافقته لعبارة الجوزجاني. وإن كان معناه رد ذلك الحديث اتهاماً لرواية فيه، ومع ذلك يبقى مقبولاً فيما عداه؛ فليست عبارة الجوزجاني بصريرة في هذا ولا ظاهرة فيه كما مرّ، وإنما هو قول ابن قتيبة.

وسياق كلام ابن حجر - ما عدا استناده إلى قول الجوزجاني - يدل على أن مقصوده ردّ الرواية مطلقاً، أو رد ذلك الحديث وسائر روایات راویه، وذلك لأمور، منها: أن ابن حجر صرّح بأن العلة التي رد بها حديث الداعية واردة في هذا، وقد قدّم أن العلة في الداعية هي «أن تزيين بدعته قد يحمله على تحريف الروایات وتسويتها على ما يقتضيه مذهبة». ومن كانت هذه حاله فلم ثبت عدالته - كما تقدم - فيرد مطلقاً. ومنها: أن هذه العلة اقتضت في الداعية الردّ مطلقاً فكذلك هنا، بل قد يقال على مقتضى كلام ابن حجر: هذا أولى، لأن الداعية يردّ مطلقاً، وإن لم يرِد ما يوافق بدعته، وهذا قد روى.

هذا، وقد وثق أئمة الحديث جماعةً من المبتدعة، واحتجوا بأحاديثهم، وأخرجوها في الصاحح. ومن تتبع روایاتهم وجد فيها كثيراً مما يوافق ظاهره بدعّهم. وأهلُ العلم يتاؤلون تلك الأحاديث غير طاعنين فيها ببدعة راویها، ولا في راویها بروايتها لها<sup>(١)</sup>. بل في رواية جماعة منهم أحاديث

(١) كحديث مسلم [٧٨] من طريق الأعمش، عن عدي بن ثابت، عن زر قال: قال علي: «والذى فلق الحبة وبرأ النسمة، إنه لعهد النبي الأمي صلوات الله عليه إلَيْهِ أَنَّه لا يحبني إلا مؤمن ولا يغضبني إلا منافق». عدي قال فيه ابن معين: «شيعي مفترط». وقال أبو حاتم: «صدق و كان إمام مسجد الشيعة وقادصهم». وعن الإمام أحمد: «ثقة إلا أنه كان =

ظاهرة جدًا في موافقة بدعهم أو صريحة في ذلك إلا أن لها عللاً أخرى. ففي رواية الأعمش أحاديث كذلك ضعفها أهل العلم، بعضها بضعف بعض من فوق الأعمش في السنن، وبعضها بالانقطاع، وبعضها بأن الأعمش لم يصرح بالسماع وهو مدلس. ومن هذا الأخير حديث في شأن معاوية ذكره البخاري في «تاریخ الصغیر» (ص ٢٨) <sup>(١)</sup> ووھنہ بتدليس الأعمش، وهكذا في رواية عبد الرزاق وآخرين.

هذا، وقد مر تحقیق علة رد الداعیة، وتلك العلة ملزمة أن يكون بحیث يحق أن لا یؤمن منه ما ینافي العدالة، فهذه العلة إن وردت في كل مبتدع روی ما یقوی بدعته، ولو لم يكن داعیة، وجہ أن لا یُحتج بشيء من مرویات من كان كذلك، ولو فيما یوهن بدعته؛ وإنما یوھن بدعه - وهو الصواب - فلا یصح إطلاق الحكم، بل یدور مع العلة. فذاك المروی المقوی لبدعة راویه إنما غير منکر، فلا وجه لرده، فضلًا عن رد راویه. وإنما منکر، فحكم المنکر معروف، وهو أنه ضعیف. فأما راویه فإن اتجه الحمل عليه بما ینافي العدالة، كرمیه بتعمد الكذب أو اتهامه به، سقط البتة. وإن اتجه الحمل على غير ذلك، كالتدليس المغتفر والوهم والخطأ، لم یجرح بذلك. وإن تردد

= یتشیع». وعن الدارقطنی: «ثقة إلا أنه كان غالياً في التشیع». ووثقه آخرون. ويقابل هذا رواية قيس بن أبي حازم عن عمرو بن العاص: عهد النبي ﷺ جهاراً غير سرّ يقول: «ألا إن آل أبي طالب ليسوا لي بأولياء، إنما ولیي الله وصالح المؤمنين، إن لهم رحمة سألها بيلها». ورواه غندر عن شعبة بلفظ: «إن آل أبي ... ترك بیاضاً، وهكذا أخرجه الشیخان. وقيس ناصیب منحرف عن علي رضی الله عنه. ولی في هذا کلام. [المؤلف].

(١) (٢/٨٠٢ - ط الرشد) والصحیح أنه التاریخ الأوسط طبع خطأ باسم «الصغری».

الناظر وقد ثبتت العدالة وجوب القبول، وإلا أخذ بقول من هو أعرف منه، أو وقف. وقد مرَّ أوائل القاعدة الثانية<sup>(١)</sup> بيان ما يمكن أن يبلغه أهل العصر من التأهل للنظر، فلا تغفل.

وبما تقدم يتبيَّن صحةُ إطلاق الأئمَّة قبُولَ غير الداعية إذا ثبت صلاحُه وصدقه وأمانته. ويتبين أنَّهم إنما نصوا على رد المبتدع الداعية تنبِيَّها على أنه لا يثبت له الشرط الشرعي للقبول، وهو ثبوت العدالة.

هذا كله تحقيق للقاعدة. فأما الأستاذ، فيكفيانا أن نقول له: هب أنه اتجه أن لا يقبل من المبتدع الثقة ما فيه تقوية لبدعته، فغالب الذين طعنُوا فيهم هم من أهل السنة عند مخالفيك وأكثر موافقيك، والآراء التي تعدُّها هوى باطلًا، منها ما هو عندهم حق، ومنها ما يسلِّم بعضهم أنه ليس بحق ولكن لا يعُدُّ بدعة. وسيأتي الكلام في الاعتقادات والفقهيَّات، ويتبين المحقق من المبطل إن شاء الله تعالى. وفي الحق ما يُغنىك لو قنعتَ به، كما مرت الإشارة إليه في الفصل الثاني. ومن لم يقنع بالحق أوشكَ أنْ يُحرَم نصيَّبه منه، كالراوي يروي أحاديث صادقةً موافقةً لرأيه، ثم يكذب في حديث واحد، فيفضحه الله تعالى، فتسقط أحاديثه كُلُّها! ﴿وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُؤُسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَقْتَلُمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢٧٩].

والمتبادر من عبارة الجوز جانبي أنه يرى أنَّهم أحَقَاء [ص ٢٤] بأن يتهموا فيما يروونه من ذلك، وإن كان معروفاً غير منكر عند أهل السنة وعند الناصبة أيضًا، وكان راويه منهم صدوق اللهجة مأموناً في روایته، قد اتفق أئمَّة السنة على توثيقه وقبول حديثه.

---

(١) (ص ٥٣).

وهذا كما ترى، فإن كون المروي معروفاً غير منكر كافٍ في دفع التهمة،  
فكيف إذا كان راويهه كما ذكر؟

فإن كان هذا المتبادر هو مراد الجوزجاني، فلا يخفى بُطلانُه، ويقال له:  
أما أن نتهم الثقات بالكذب في الروايات، فلا سبيل إليه، ولكن لا مانع أن  
نتهمهم بما لا ينافي العدالة إذا اقتضى الحال ذلك، ونبداً بك أيها المبتدع،  
فتتهmek في رأيك هذا.

ولولا قوله: «ما يعرف وليس بمنكر» لقلنا: إنه أراد ما يشكوه من بعضهم، كالاعمى وأبي إسحاق السبئي من تدليس المنكرات، فيكون أراد المنع من رواية ذلك؛ لاتهام الراوي بأنه سمعه ممن ليس بثقة فدلّسه.

ولولا ذكره الاتهام، لقلنا: لم يُرد الحكم ببطلان ما منع من أخذة، فإنه إذا لم يكن له علة فهو صحيح ضرورة أنه معروف غير منكر، وأن راويه صدوق اللهجة، مأمون الرواية، مقبول عند أئمة السنة، ولكن منع من أخذة إرغاماً للمبتدع بأن لا يروى عنه ما يحب أن يروي، مع أنه لا حاجة إلى روايته لوجهين:

الأول: أنه معروف من غير طريقه.

الثاني: أنه يتعلق ببدعته، والمصلحة تقضي بعدم روایة ذلك، ولو عن السّنّي.

ذكر العجل - كما في جزء قديم من «ثقاته»<sup>(١)</sup> - عن موسى الجهنمي  
قال: جاء عمرو بن قيس الملائي وسفيان الثوري، فقالا: لا تحدث بهذا

(١) انظر ترتبه: ١٨٣/٢ - تحفظ المحتوى). وانظر (ص ١٥٦) حاشية (١).

الحديث في الكوفة: أن النبي عليه السلام قال لعلي: «أنت مِنِّي بمنزلة هارون من موسى»<sup>(١)</sup>.

وإلى هذا أشار ابن دقيق العيد.

وقد يقال: لعل الجوزجاني لم يرد بذكر الاتهام إثبات أنهم أحقاء أن يتهموا، وإنما أراد أنه ينبغي أن لا يُروى ذلك عنهم خشية أن يسمعه من لا يعرف حالهم فيتهمهم، فيضر ذلك بهم وبمرورياتهم، أو يقال: لم يرد الاتهام القادر وإنما أراد ما يوقعه موافقة ظاهر الخبر لمذهب راويه من الارتياب، وذلك كما إذا شهد رجالان لأخيهما، فإن القاضي يرتاب في شهادتهما، وقد يبقى أثر الريبة بعد أن يُعدَّلا، فكما أن للقاضي أن يقول للمدعي: زدني شهوداً، وإن كان إذا لم يجد المدعي غير أخيه يلزم القاضي أن يقضي بشهادتهما.

وإذا سمي المدعي شهوداً قبل أن يحضرهم، فسمى أخيه ورجالاً آخرين، فللقارضي أن يقول له: جئني بالذين سميتهم غير أخيك. فكذلك لأهل الحديث أن يعرضوا عما يرويه المبتدع الثقة مما يوافق ظاهره بدعته؛ لأن ذاك الارتياب – وإن كان لا ينافي ثبوت الخبر – قد أوقع فيه بعض الوهن، ومع ذلك فلا داعي إلى روایته، إذ الغرض أنه إنما يقضي بظاهره موافقة بدعة الراوي، فليس في روایته إلا مساعدة تلك البدعة، فيحتاج أهل السنة إلى تأويله وصرفه عن ظاهره، فالأولى أن لا يُروى رأساً.

وهذا المعنى في نظري أحسن ما تُحمل عليه عبارة الجوزجاني.

---

(١) أخرجه البخاري (٣٧٠٦)، ومسلم (٢٤٠٤) من حديث سعد بن أبي وقاص.

وقد يحمل كلامه على معنى أن من أتى منهم بمنكر، أو بما يقوّي به بدعته - وحقه أن يتهم فيه - فإنه يُترك أليته، ولا يُروى عنه ذلك الحديث، ولا غيره؛ لخروجه بذلك عن حدّ أن يكون صدوق اللهجة مأموناً في روايته، ويأتي عن ابن حجر ما يظهر منه أنه حمل عبارة الجوزجاني على هذا المعنى.

[ص ٢٧] هذا والمنقول عن كبار أئمة السنة في شأن المبتدع إنما هو الامتناع والمنع من السماع منه والرواية عنه، وأكثرهم يخْصُّون ذلك بالداعية، ومع ذلك فقد روى بعضهم عمن جاء أنه كان داعية، ولم أر في نصوصهم ما يبين العلة، واختلف من بعدهم؛ فمنهم من قال: إن العلة هي كراهيّة ترويج البدعة، وعلى هذا فما دعت الحاجة إلى روايته عن المبتدع، فينبغي أن يروى عنه، كما مرّ عن ابن دقيق العيد<sup>(١)</sup>.

وهذه العلة إنما تقوّي في الداعية؛ لأنّ أهل العلم إذا لم يتمتنعوا ويمنعوا الناس من السماع منه، قَصَدَه النَّاسُ لِيسمعوا منه، فدعاهم إلى بدعته ورَغَبُهم فيها، وإذا لم يتمتنع أهل العلم ويمنعوا الناس من الرواية عن الداعية لم يتمتنع الناس من قصده، أو قصد مثله للسماع منه.

[ص ٢٨] ومنهم من قال: إن العلة هي أن المبتدع فاسق، وكثير من أهل العلم يستبعدون هذا بأن المبتدع قد يكون مخطئاً، غير مقصّر تقصيراً يعتدّ به، وقد قال الله عز وجل: ﴿لَا يَكْلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾ [البقرة: ٢٨٦]، في آيات أخرى.

---

(١) (ص ٧٢).

وأسلم ما يجاب به عن هذا: أن حجج السنة في العقائد ونحوها ظاهرة، فالمبتدع إما غير معتمد بها، كما يقول عُلَّة المتكلمين: إن النصوص القرآنية والسنوية لا تصلح حجة في صفات الله عز وجل، ونحوها من العقائد، وإما متهاون بها مسرف في إيثار هواه إيثاراً شديداً لا يُعذر فيه، فإن لم يظهر كفره فعلى الأقل يتبيّن فسقه.

أقول: ولك أن تنزل عن هذا فتقول: فإن لم يتبيّن فسقه فعلى الأقل لا يوثق بعدهاته، فلا يمكن تعديله.

ومن يخص الداعية له أن يقول: قد يجوز أن تقوى الشبهة في نفس من ليس بمؤثرٍ هو إثارةً شديداً، ولكنه لا بد أن يبقى في نفسه تردد يحمله على أن يعذر مخالفيه فيما زاغ فيه، ويخشى أن يكون هو المخطئ لا هم، ويرى أنهم إن كانوا هم المخطئين فلم يأتهم ذلك من خارج، وإنما أتاهم من جهة وقوفهم عند ما فهموه من النصوص لقوة إيمانهم بها، واعتمادهم عليها.

فمن تعدى هذا الحد، وضلّل أهلَ السنة، ودعا إلى بدعه فقد بان عناده، وانقطع عذرُ من يحاول أن يعذرها. ويشير إلى هذا قول مسلم رحمة الله في «مقدمة صحيحه»<sup>(١)</sup> إذ قال: «اعلم - وفقك الله - أن الواجب على كل أحدٍ عرف التمييز بين صحيح الروايات وسقيمهَا، وثبات الناقلين لها من المتهمين: أن لا يروي منها إلا ما عرف صحة مخارجه، والستارة في ناقليه، وأن يتقي منها ما كان عن أهل التهم والمعاندين من أهل البدع.

والدليل على أن الذي قلنا في هذا هو اللازم دون ما خالفة: قول الله

---

(١) (٨/١).

تعالى: «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ يُنَبِّئُكُمْ أَنَّ تُصِيبُوْا قَوْمًا بِجَهَنَّمَةِ فَتُصِيبُوْا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَدِيمِينَ» [الحجرات: ٦].

وقال جل ثناؤه: «مَنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ» [البقرة: ٢٨٢].

وقال: «وَأَشَهِدُوا ذَوَى عَدْلٍ مِنْكُمْ» [الطلاق: ٢].

فدلل بما ذكرنا من هذه الآي أن خبر الفاسق ساقط غير مقبول، وأن شهادة غير العدل مردودة.

والخبر وإن فارق معناه معنى الشهادة في بعض الوجوه، فقد يجتمعان في أعظم معانيهما، إذ كان خبر الفاسق غير مقبول عند أهل العلم، كما أن شهادته مردودة عند جميعهم».

فالمبتدع الذي يتضح عناده إما كافر، وإما فاسق، والذي لم يتضح عناده ولكنه حقيق بأن يتهم بذلك هو في معنى الفاسق؛ لأنه مع سوء حاله لا تثبت عدالته، والداعية الذي الكلام فيه واحدٌ من هذين ولا بد.

[ص ٣٠] قد عَرَفَ أهْلُ الْعِلْمِ الْعَدْلَةَ بِأَنَّهَا: «مَلَكَةُ تَمْنُعِ الْإِقْرَافِ الْكَبَائِرِ وَصَغَائِرِ الْخَسْةِ...»، زاد التقي السبكي: «وَهُوَ النَّفْسُ». وقال: «لَا بَدْ مِنْهُ، فَإِنَّ الْمُتَقِيَ لِلْكَبَائِرِ وَصَغَائِرِ الْخَسْةِ مَعَ الرِّذَائِلِ الْمُبَاحَةِ قَدْ يَتَبعُ هُوَاهُ عَنْ وُجُودِهِ لِشَيْءٍ مِنْهَا فَيُرْتَكِبُهُ، وَلَا عَدْلَةُ لِمَنْ هُوَ بِهَذِهِ الصَّفَةِ».

نقله المحتلي في «شرح جمع الجوامع»<sup>(١)</sup> لابن السبكي، ثم ذكر أنه

(١) (١٤٨ / ٢ - ١٥٠ / ٢) - مع حاشية البناني وأشار المحتلي إلى أن هذه الزيادة موجودة في بعض نسخ «جمع الجوامع»، وهي مأخوذة من والده تقي الدين السبكي. وهي ثابتة في نسخة الأصل لشرح ابن حلوان. «الضياء اللامع»: (٢١٦ / ٢ - ٢١٨ / ٢).

صحيح في نفسه، ولكن لا حاجة إلى زيادة القيد، قال: «لأنَّ مَنْ عنده ملْكَة تمنعه عن اقتراف ما ذُكر ينتفي عنه اتباع الْهُوَى لشيء منه، وإلا لوقع في الْهُوَى، فلا يكون عنده ملْكَة تمنع منه».

أقول: ما من إنسان إلا وله أهواء فيما ينافي العدالة، وإنما المحذور اتباع الْهُوَى، ومقصود السبكي تنبية المعدّلين، فإنه قد يخفى على بعضهم معنى «الملْكَة»، فيكتفى في التعديل بأنه قد خَبَرَ صاحبه فلم يره ارتكب منافيًّا للعدالة فيعده، ولعله لو تدبر لعلم أن لصاحبِه هوى غالباً، يخشى أن يحمله على ارتكاب منافي العدالة إذا احتاج إليه وتهيأ له، ومتى كان الأمر كذلك فلم يغلب على ظنَّ المعدّل حصول تلك الْمَلْكَة، وهي العدالة لصاحبِه.

بل إنما أن يترجح عنده عدم حصولها، فيكون صاحبه ليس بعدل، وإنما أن يرتاب في حصولها لصاحبِه، فكيف يشهد بحصولها له؟<sup>(١)</sup> وهذا هو معنى التعديل.

وأهل البدع كما سماهم السلف «أصحاب الأهواء»، وأتباعُهم لأهوائهم في الجملة ظاهر، وإنما يبقى النظر في العمدة والخطأ، ومن ثبت تعمده أو اتهمه بذلك عارفوه، لم يؤمن كذبه.

وفي الكفاية للخطيب (ص ١٢٣): «عن علي بن حرب الموصلي: كُلُّ صاحب هوى يكذب ولا يبالي».

---

(١) بعده في الأصل: «بثبت تلك الْمَلْكَة لصاحبِه» وهذه العبارة مما نسي المؤلف أن يضرب عليها، وبقاوئها يفسد المعنى.

يريد - والله أعلم - أنهم مظنة ذلك، فـيُحْتَرِسُ من أحدِهِم حتى تتبَّعَ  
براءَتُهُ.

وأما ما ذكروه في كلام النسائي في أحمد بن صالح، فإنهم لم يرموا  
النسائي بـتعمّد الباطل، ولا اتهموه، ولا قالوا: إن ذلك لا يؤمَن منه، بل بـرَؤوه  
من ذلك، وإنما أقاموا الأدلة على خطائه.

ولمَّا كان قد يُستغرب الخطأ من النسائي؛ لما عُرِف به من شدة التحريري  
والتشبت، ذكروا أنه كان ساخطاً على أحمد بن صالح، ومن شأن التسخُط أن  
يورث سوء الظن، ومن وقفت على ما يقتضي بظاهره جرحه فإنك إن كنت  
حسن الظن به ارتبت في ذاك الظاهر، فاحتاجت إلى التثبت، بل قد يقوى  
الظن فلا يؤثر عندك ذاك الظاهر، بل تجزم بحمله على ما لا ينافي ظنك. وإن  
كنت سيء الظن به لم يكن هناك ما يدفع ذاك الظاهر، ولا ما يريب فيه،  
وحيثَنَدِ تبادر نفسك إلى قبوله.

وفي «ألفية العراقي»<sup>(١)</sup>:

وربما ردَّ كلامُ الجارِ  
كالنسائي في أحمدَ بنِ صالح  
فربما كان لجرحِ مخرجٍ  
غَطَّى عليه السُّخْطُ حين يُحرجُ  
قال ابن الصلاح<sup>(٢)</sup>: «إلا أن ذلك لا يقع منهم تعمداً للقدح مع العلم  
ببطلانه».

(١) (ص ١٨٣).

(٢) في «علوم الحديث» (ص ٣٩١).

وقد شرحت القضية في ترجمة أحمد بن صالح<sup>(١)</sup>، كما يأتي إن شاء الله تعالى.

\* \* \* \*

---

(١) في كتاب «التنكيل» رقم (٢٠).

## ٤- قبح الساخط ومدح المحب ونحو ذلك

كلام العالم في غيره على وجهين:

الأول: ما يخرج مخرج الذم بدون قصد الحكم. وفي «صحيح مسلم»<sup>(١)</sup> وغيره من حديث أبي هريرة سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول: «اللهم إنما محمد بشر، يغضب كما يغضب البشر، وإنني قد اتخذت عندك عهداً لم تخلفنيه، فأيما مؤمن آذيته أو سببته أو جلدته فاجعلها له صلاة...».

وفيه<sup>(٢)</sup> نحوه من حديث عائشة ومن حديث جابر.

ولم يكن صلى الله عليه وآله وسلم سبباً ولا شتايناً ولا لعاناً، ولا كان الغضب يخرجه عن الحق، وإنما كان كما نعته ربُّه عز وجل بقوله: «وَإِنَّكَ لَقَلْ خُلُقٌ عَظِيمٌ» [القلم: ٤] وقوله تعالى: «وَلَوْ كُنْتَ فَطَّا غَلِظًا الْقَلْبُ لَا تَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ» [آل عمران: ١٥٩] وقوله عز وجل: «لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عِنْتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَءُجِيمٌ» [التوبه: ١٢٨]. وإنما كان يرى من بعض الناس ما يضرهم في دينهم أو يدخل بالمصلحة العامة أو بمصلحة صاحبه نفسه، فيكره صلى الله عليه وآله وسلم ذلك وينكره، فيقول: «ما له تربت يمينه»<sup>(٣)</sup> ونحو ذلك مما يكون

(١) ٢٦٠١). وأخرجه أحمد في «المسند» (١٠٤٠٣). والرواية الأخرى عند مسلم أيضاً.

(٢) حديث عائشة رقم (٢٦٠٠) وحديث جابر (٢٦٠٢).

(٣) بهذا اللفظ أخرجه أبو يعلى (٤٢٢٠)، وأخرجه أبو داود (١٨٦) وأحمد (١٨٢١٢) =

المقصود به إظهار كراهة ما وقع من المدعاً عليه وشدة الإنكار لذلك. وكأنه - والله أعلم - أطلق على ذلك سبّاً وشتماً على سبيل التجوز بجامع الإيذاء. فأما اللعن فلعله وقع الدعاء به نادراً عند شدة الإنكار. ومن الحكمة في ذلك إعلام الناس أن ما يقع منه صلى الله عليه وآلـه وسلم عند الإنكار كثيراً ما يكون على وجه إظهار الإنكار والتأديب، لا على وجه الحكم. وفي مجموع الأمرين حكمة أخرى، وهي أن النبي صلى الله عليه وآلـه وسلم قد علم من طباع أكثر الناس أن أحدهم إذا غضب جرى على لسانه من السب والشتم واللعن والطعن ما لو سُئل عنه بعد سكون غضبه لقال: لم أقصد ذلك ولكن سبقني لساني، أو لم أقصد حقيقته ولكنني غضبت. فأراد النبي صلى الله عليه وآلـه وسلم أن ينبه أمته على هذا الأصل ليستقر في أذهانهم، فلا يحملوا ما يصدر عن الناس من ذلك في حال الغضب على ظاهره جزماً.

وكان حذيفة ربيماً يذكر بعض ما اتفق من كلمات النبي صلى الله عليه وآلـه وسلم عند غضبه، فأنكر سلمان الفارسي ذلك على حذيفة رضي الله عنهما، وذكر هذا الحديث<sup>(١)</sup>. وسئل بعض الصحابة - وهو أبو الطفيل عامر بن وائلة - عن شيء من ذلك، فأراد أن يخبر، وكانت امرأته تسمع، فذَرَّتْه بهذا الحديث، فكفَّ<sup>(٢)</sup>. فكذلك ينبغي لأهل العلم أن لا ينقلوا كلمات العلماء عند الغضب، وأن يراعوا فيما نُقل منها هذا الأصل.

= وغيرهما بلفظ: «تربيت يداه» من حديث المغيرة بن شعبة، وأخرجه أحمد

(١٢٦٠٩) بلفظ: «تربيت جبينه» من حديث أنس بن مالك.

(١) أخرجه أحمد (٢٣٧٢١) وأبو داود (٤٦٥٩).

(٢) أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٢٣٠٩) وقال الهيثمي في «المجمع»: (٤٧٩/٨): «فيه عبد الوهاب بن الصحاح وهو متروك».

بل قد يقال: لو فرض أن العالم قصد عند غضبه الحكم لكان ينبغي أن لا يعتد بذلك حُكْمًا. ففي «الصحيحين»<sup>(١)</sup> وغيرهما عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: «لا يقضى حَكْمٌ بين اثنين وهو غضبان» لفظ البخاري. والحكم في العلماء والرواة يحتاج إلى نظر وتدبر وتثبت أشدًا مما يحتاج إليه الحكم في كثير من الخصومات. فقد تكون الخصومة في عشرة دراهم، فلا يخشى من الحكم فيها عند الغضب إلا تفويت عشرة دراهم. فأما الحكم على العالم والراوي، فيخشى منه تفويت علم كثير، وأحاديث كثيرة، ولو لم يكن إلا حديثاً واحداً لكان عظيمًا.

ومما يخرج مخرج الذهن لا مخرج الحكم: ما يقصد به الموعظة والنصيحة. وذلك لأن يبلغ العالم عن صاحبه ما يكرهه له، فيذمه في وجهه أو بحضوره من يبلغه، رجاء أن يكتفى بما كرهه له. وربما يأتي بعبارة ليست بكذب، ولكنها خشنة موحشة، يقصد الإبلاغ في النصيحة ككلمات الشوري في الحسن بن صالح بن حبي<sup>(٢)</sup>، وربما يكون الأمر الذي أنكره أمراً لا بأس به، بل قد يكون خيراً، ولكن يخشى أن يجرأ إلى ما يكرهه، كالدخول على السلطان، وولاته وأموال اليتامي، وولاية القضاء، والإكثار من الفتوى. وقد يكون أمراً مذموماً، وصاحبته معذور، ولكن الناصح يحب لصاحبته أن يعاود النظر أو يحتال أو يخفي ذاك الأمر. وقد يكون المقصود نصيحة الناس لئلا يقعوا في ذلك الأمر؛ إذ قد يكون لمن وقع منه أولاً عذر ولكن يخشى أن يتبعه الناس فيه غير معذورين. ومن هذا: كلمات التنفير التي تقدمت الإشارة

(١) البخاري (٧٥٨) ومسلم (١٧١٧) من حديث أبي بكرة رضي الله عنه.

(٢) انظر «تهذيب التهذيب»: (٢٨٥ / ٢).

إليها في الفصل الثاني<sup>(١)</sup>.

وقد يستسمح العالم فيما يحكىء على غير جهة الحكم، فيستند إلى ما لو أراد الحكم لم يستند إليه، كحكاية منقطعة، وخبر من لا يُعدُّ خبره حجة، وقرينة لا تكفي لبناء الحكم ونحو ذلك. وقد جاء عن إياس بن معاوية التابعي المشهور بالعقل والذكاء والفضل أنه قال: «لا تنظر إلى عمل العالم، ولكن سله يصدقك»<sup>(٢)</sup>. وكلام العالم – إذا لم يكن بقصد الرواية، أو الفتوى، أو الحكم – داخل في جملة عمله الذي ينبغي أن لا يُنظر إليه. وليس معنى ذلك أنه قد يعمل ما ينافي العدالة، ولكن قد يكون له عذر خفي، وقد يترَّخص فيما لا ينافي العدالة، وقد لا يتحفظ ويتشبت، كما يتحفظ ويتشبت في الرواية والفتوى والحكم.

هذا، والعارف المثبت المتحرّي للحق لا يخفى عليه – إن شاء الله تعالى – ما حقُّه أن يُعدَّ من هذا الضرب، مما حقُّه أن يُعدَّ من الضرب الآتي. وأن ما كان من هذا الضرب، فحقه أن لا يُعتَدَّ به على المتكلّم فيه ولا على المتكلّم. والله الموفق.

[ص ٤٣] الوجه الثاني: ما يصدر على وجه الحكم فهذا إنما يُخشى فيه الخطأ. وأئمة الحديث عارفون، مُتَحرِّرون، متيقظون يتحرّزون عن الخطأ جهدهم، لكنهم متفاوتون في ذلك. ومهما بلغ الحاكم من التحري فإنه لا يبلغ أن تكون أحکامه كلها مطابقة لما في نفس الأمر. فقد تسمع رجلاً يخبر بخبر، ثم تمضي مدة، فترى أن الذي سمعته منه هو فلان، وأن خبره الذي

(١) تقدمت الإشارة إلى ذلك وغيره (ص ٢٩ - ٣١).

(٢) انظر «تهذيب الكمال»: (١/٣٠٨) للمزمي.

سمعته منه هو كيت وكيت، وأن معناه كذا، وأن ذاك المعنى باطل، وأن المخبر تعمَّد الإخبار بالباطل، وأنه لم يكن له عذر، وأن مثل ذلك يوجب الجرح. فمن المحتمل أن يشتبه عليك رجل بآخر، فترى أن المخبر فلان، وإنما هو غيره. وأن يشتبه عليك خبر بآخر، إنما سمعت من فلان خبراً آخر، فأما هذا الخبر فإنما سمعته من غيره. وأن تخطئ في فهم المعنى، أو في ظن أنه باطل، أو أن المخبر تعمَّد، أو أنه لم يكن له عذر، أو أن مثل ذلك يوجب الجرح، إلى غير ذلك.

وغالب الأحكام إنما تُبنى على غلبة الظن، والظن قد يخطئ، والظنون تتفاوت. فمن الظنون المعتد بها: ما له ضابط شرعي، كخبر الثقة. ومنها: ما ضابطه أن تطمئن إليه نفسُ العارف المتوقى المثبت بحيث يجزم بالإخبار بمقتضاه طَيْبَ النَّفْسِ مُنْشَرَحَ الصَّدْرِ وَالنُّفُوسِ تختلف في المعرفة والتَّوْقِي والتَّثْبِيت؛ فمن الناس من يغتر بالظن الضعيف، فيجزم. وهذا هو الذي يطعن أئمة الحديث في حفظه وضبطه، فيقولون: «يحدث على التوهم - كثير الوهم - كثير الخطأ - يهم - يخطئ». ومنهم المعتدل، ومنهم البالغ التَّثْبِيت.

كان في اليمن في قضاء الحُجَّرية قاضٌ كان يجتمع إليه أهل العلم ويتداءكون، وكانت أحضر مع أخي، فلاحظت أن ذلك القاضي - مع أنه أعلم الجماعة فيما أرى - لا يكاد يجزم في مسألة، وإنما يقول: «في حفظي كذا، في ذهني كذا» ونحو ذلك. فلعلمت أنه ألزم نفسه تلك العادة حتى فيما يجزم به، حتى إن اتفق أن أخطأً كان عذرها بغاية الوضوح.

وفي ثقات المحدثين من هو أبلغ تحرّيًا من هذا ولكنهم يعلمون أن الحجة إنما تقوم بالجزم، فكانوا يجزمون فيما لا يرون للشك في مدخله،

ويقفون عن الجزم لأدنى احتمال.

روي أن شعبة سأله أيوب السختياني عن حديث فقال: أشكُ فيه. فقال  
شعبة: شَكُّكَ أَحْبَبُ إِلَيَّ مِنْ يَقِينٍ غَيْرِكَ<sup>(١)</sup>.

وقال النضر بن شمائل عن شعبة: لأن أسمع من ابن عون حديثاً يقول  
فيه: «أظنني سمعته» أَحْبَبُ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَسْمَعَ مِنْ ثَقَةً غَيْرِهِ يقول: قد  
سمعت<sup>(٢)</sup>. وعن شعبة قال: «شَكُّ ابْنِ عَوْنَ وَسَلِيمَانَ التِّيمِيَ يَقِينٌ»<sup>(٣)</sup>.

وذكر يعقوبُ بن سفيان حمادَ بن زيد، فقال: معروف بأنه يقصر في  
الأسانيد، ويوقف المرفوع، كثير الشك بتوكّيه، وكان جليلاً. لم يكن له كتاب  
يرجع إليه، فكان أحياناً يذكر فيرفع الحديث، وأحياناً يهاب الحديث ولا  
يرفعه<sup>(٤)</sup>.

وبالغ أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب فكان إذا سئل عن شيء  
لا يجيء حتى يرجع إلى الكتاب. قال أبو طاهر السّلّافي: سألت أبي الغنائم  
النّرسي عن الخطيب فقال: «جبَلٌ، لا يُسأَلُ عن مثْلِهِ، ما رأينا مثْلَهِ. وما سأله  
عن شيء فأجاب في الحال إلا يرجع إلى كتابه»<sup>(٥)</sup>.

وإذا سبق إلى نفس الإنسان أمر - وإن كان ضعيفاً عنده - ثم اطلع على

(١) انظر «تهذيب التهذيب»: (٣٤٩/١).

(٢) «الجح والتعديل»: (٥/١٣١).

(٣) «تهذيب التهذيب»: (٤/١٧٦).

(٤) «تهذيب التهذيب»: (٣/١١).

(٥) «كتاب الأربعين» (ص ٥٣٧) لعلي بن المفضل، و«السير»: (١٨/٥٧٥).

ما يحتمل موافقة ذلك السابق ويتحمل خلافه، فإنه يتراجع في نفسه ما يوافق السابق، وقد يقوى ذلك في النفس جدًا وإن كان ضعيفاً. وهكذا إذا كانت نفس الإنسان تهوى أمراً فاطلع على ما يحتمل ما يوافقه ويتحمل ما يخالفه، فإن نفسه تميل إلى ما يوافق هواها. والعقل كثيراً ما يحتاج عند النظر في المحتملات والمتعارضات إلى استفتاء النفس لمعرفة الراجح عندها. وربما يشتبه على الإنسان ما تقضي به نفسه بما يقضي به عقله. فالنفس بمنزلة المحامي عند ما تميل إليه، ثم قد تكون هي الشاهد، وهي الحاكم.

والعالم إذا سخط على صاحبه، فإنما يكون سخطه لأمر ينكره، فيسبق إلى النفس ذاك الإنكار، وتهوى ما يناسبه، ثم تتبع ما يشاكله، وتميل عند الاحتمال والتعارض إلى ما يوافقه. فلا يؤمّن أن يقوى عند العالم جرُحٌ من هو ساخط عليه لأمرٍ، لولا السخط لعلِّمَ أنه لا يُوجب الجرح. وأئمة الحديث متثبتون، ولكنهم غير معصومين عن الخطأ.

وأهل العلم يمثلون لجرح السخط بكلام النسائي في أحمد بن صالح<sup>(١)</sup>. ولما ذكر ابن الصلاح ذلك في «المقدمة»<sup>(٢)</sup> عقبه بقوله: «قلت: النسائي إمام حجة في الجرح والتعديل، وإذا نُسب مثله إلى مثل هذا كان وجهه أنَّ عين السُّخط تبدي مساوىء، لها في الباطن مخارج صحيحة تعمى عنها بحجاب السُّخط، لا أن ذلك يقع من مثله تعمداً للقدح يعلم بطلانه».

وهذا حق واضح، إذ لو حُمل على التعمّد سقطت عدالة الجارح،

(١) انظره في «تهذيب التهذيب»: (٣٧/١).

(٢) (ص ٣٩١).

والفرض أنه ثابت العدالة. هذا، وكلّ ما يخشى في الذم والجرح يخشى مثله في الثناء والتعديل. فقد يكون الرجل ضعيفاً في الرواية، لكنه صالح في دينه، كأبان بن أبي عياش، أو غيره على السنة كمؤمل بن إسماعيل، أو فقيه كمحمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي. فتجد أهل العلم ربما يشنون على الرجل من هؤلاء، غير قاصدين الحكم له بالثقة في روايته. وقد يرى العالم أن الناس بالغوا في الطعن، فيبالغ هو في المدح، كما يروى عن حماد بن سلمة أنه ذُكر له طعن شعبة في أبان بن أبي عياش، فقال: أبان خير من شعبة<sup>(١)</sup>.

وقد يكون العالم واداً لصاحبه، فيأتي فيه نحو ما تقدم، فيأتي بكلمات الثناء التي لا يقصد بها الحكم، ولا سيما عند الغضب له، لأن تسمع رجلاً يذم صديقك أو شيخك أو إمامك، فإن الغضب قد يدعوك إلى المبالغة في إطراء من ذمه، وكذلك تقابل كلمات التنفير بكلمات الترغيب. وكذلك تجد الإنسان إلى تعديل من يميل إليه ويُحبّين به الظن أسرع منه إلى تعديل غيره. واحتمال التسّمّح في الثناء أقرب من احتماله في الذم، لأن العالم يمنعه من التسّمّح في الذم الخوف على دينه لئلا يكون غيبة، والخوف على عرضه، فإن من ذم الناس فقد دعاهم إلى ذمه.

**ومن دعا الناس إلى ذمه ذمّوه بالحق وبالباطل<sup>(٢)</sup>**

(١) «من اختلف العلماء ونقاد الحديث فيه» (ص ٤٠) لابن شاهين.

(٢) من أبيات في «الأغاني»: (١٤/١٥٧)، وهو في «رسائل المحافظ»: (١/٣٥٥) و«الحماسة البصرية» (٤/٨٥٤) ونُسب لغير واحد.

ومع هذا كله، فالصواب في الجرح والتعديل هو الغالب، وإنما يحتاج إلى التثبت والتأمل فيمن جاء فيه تعديل وجرح. ولا يسوغ ترجيح التعديل مطلقاً لأن الجارح كان ساخطاً على المجرور، ولا ترجح الجرح مطلقاً لأن المعذل كان صديقاً له، وإنما يستدل بالسخط أو الصدقة على قوّة احتمال الخطأ إذا كان محتملاً. فاما إذا لزم من اطراح الجرح أو التعديل نسبةً من صدر منه ذلك إلى الكذب أو تعمّد الباطل أو الغلط الفاحش الذي يندر وقوع مثله مِنْ مثله، فهذا يحتاج إلى بُيَّنة أخرى، لا يكفي فيه إثبات أنه كان ساخطاً أو محجاً.

وفي «لسان الميزان» (ج ١ ص ١٦) <sup>(١)</sup>:

«وَمَنْ يَنْبَغِي أَنْ يُتَوْقَّفَ فِي قَبْولِ قُولَهُ فِي الْجَرْحِ: مَنْ كَانَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ مَنْ جَرَحَهُ عَدَاوَةً، سَبِّبُهَا الْخِتْلَافُ فِي الاعْتِقَادِ. فَإِنَّ الْحَادِقَ إِذَا تَأْمَلَ ثُلْبَ أَبِي إِسْحَاقِ الْجُوزِجَانِيِّ لِأَهْلِ الْكُوفَةِ رَأَى الْعَجْبَ! وَذَلِكَ لِشَدَّةِ انْحرافِهِ فِي النَّصْبِ، وَشَهَرَةِ أَهْلِهَا بِالتَّشْيِيعِ. فَتَرَاهُ لَا يَتَوَقَّفُ فِي جَرْحِ مَنْ ذَكَرَهُ مِنْهُمْ بِلِسَانِ ذَلِكَ وَعَبَارَةِ طَلْقَةِ، حَتَّى إِنَّهُ أَخْذَ يَلِينَ مِثْلَ الْأَعْمَشِ وَأَبِي نَعِيمِ وَعَبِيدِ اللَّهِ بْنِ مُوسَى وَأَسَاطِينِ الْحَدِيثِ وَأَرْكَانِ الرِّوَايَةِ. فَهَذَا إِذَا عَارَضَهُ مِثْلُهُ أَوْ أَكْبَرُهُ مِنْهُ، فَوَثَّقَ رَجُلًا ضَعَفَهُ قُبْلَ التَّوْثِيقِ.

ويتحقق به عبد الرحمن بن يوسف بن خراش المحدث الحافظ، فإنه من غلاة الشيعة بل نسب إلى الرفض، فيتناهى في جرحه لأهل الشام؛ للعداوة

(١) (٢١٢/١). ذكر المؤلف أول النقل وآخره هكذا «وَمَنْ يَنْبَغِي... وَيُتَأْمَلُ» ونقلناه بتمامه من مصدره.

البينة في الاعتقاد. ويلتحق بذلك ما يكون سببه المنافسة في المراتب، فكثيراً ما يقع بين العصررين الاختلاف والتبابن لهذا وغيره. فكلُّ هذا ينبغي أن يُتَائِّنى فيه ويتَامَلَ».

أقول: قول ابن حجر: «ينبغي أن يتوقف» مقصوده – كما لا يخفى – التوقف على وجه التأني والتروي والتأمل. قوله: «فهذا إذا عارضه مثله ... قبل التوثيق» محله ما هو الغالب من أن لا يلزم من اطراح الجرح نسبة الجارح إلى الكذب، أو تعمد الحكم بالباطل، أو الغلط الفاحش الذي يندر وقوعه. فأما إذا لزم شيء من هذا، فلا محيسن عن قبول الجرح، إلا أن تقوم بينة واضحة تثبت تلك النسبة.

وقد تتبعَتْ كثيراً من كلام الجوزجاني في المتشيّعين، فلم أجده متباوراً الحدّ وإنما الرجل – لما فيه من النصب – يرى التشيع مذهبَا سيئاً، وببدعة ضلالية، وزيفاً عن الحق وخذلاناً؛ فيطلق على المتشيّعين ما يقتضيه اعتقاده، كقوله: «زائف عن القصد – سيئ المذهب»، ونحو ذلك.

وكلامه في الأعمش ليس فيه جرح، بل هو توثيق، وإنما فيه ذمٌ بالتشيع والتدلّيس. وهذا أمر متفق عليه: أن الأعمش كان يتشيّع ويدلّس، وربما دلس عن الضعفاء، وربما كان في ذلك ما يُنكر. وهكذا كلامه في أبي نعيم. فأما عُبيد الله بن موسى فقد تكلم فيه الإمام أحمد وغيره بأشدّ من كلام الجوزجاني.

وتكلم الجوزجاني في عاصم بن ضمرة. وقد تكلم فيه ابن المبارك وغيره، واستنكروا من حدثه ما استنكروه الجوزجاني. راجع «سنن البيهقي» (ج ٣ ص ٥١). غاية الأمر أن الجوزجاني هوَّل، وعلى كل حال فلم يخرج

من كلام أهل العلم. وكأنَّ ابن حجر توهَّم أنَّ الجوزجاني في كلامه في عاصم<sup>(١)</sup> يُسِرُّ حسُواً في ارتقاء<sup>(٢)</sup>. وهذا تخيل لا يلتفت إليه.

وقال الجوزجاني في يونس بن خباب: «كذاب مفتر»<sup>(٣)</sup>. ويونس وإن وثقه ابن معين، فقد قال البخاري: «منكر الحديث». وقال النسائي مع ما عرف عنه: «ليس بثقة». واتفقوا على غلوّ يونس، ونقلوا عنه أنه قال: إن عثمان بن عفان قتل ابنتي النبي صلَّى الله عليه وآله وسلم؛ وأنه روى حديث سؤال القبر ثم قال: هنا كلمة أخفاها الناصبة. قيل له ما هي؟ قال: إنه ليسأل في قبره: من وليك؟ فإن قال: عليٌّ، نجا! فكيف لا يُعذر الجوزجاني مع نَصْبِه أن يعتقد في مثل هذا أنه كذاب مفتر؟

وأشدُّ ما رأيته للجوزجاني هو ما تقدم عنه في القاعدة الثالثة من قوله: «ومنهم زاغ عن الحق ...»<sup>(٤)</sup>. وقد تقبل ابن حجر ذلك، على ما فهمه من معناه، وعظمَه، كما أمرَ، وذكر نحو ذلك في «السان الميزان» نفسه (ج ١ ص ١١)<sup>(٥)</sup>. وإنني لأعجب من الحافظ ابن حجر رحمه الله يوافق

---

(١) انظر كلام الجوزجاني في «الشجرة» (ص ٣٤ - ٤٢) وتعقب الحافظ في «التهذيب»: (٤٥ / ٥).

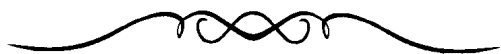
(٢) «يسِرُّ حسُواً في ارتقاء» مثلٌ يضرب لمن يُظْهِر أمراً وهو يريد خلافه. انظر «مجمع الأمثال»: (٣ / ٥٢٥) و«فصل المقال» (ص ٧٦). يريد أن الحافظ تسوَّم أن الجوزجاني أراد اتهام عاصم بالكذب وإن لم يفصح في كلامه بذلك.

(٣) (ص ٥٠).

(٤) (ص ١١).

(٥) (١ / ٢٠٤).

الجوز جاني على ما فهمه من ذلك، ويعظمه، مع ما فيه من الشدة والشذوذ –  
كما تقدم – ويُشنّع عليه هنا ويَهُوَل فيما هو أخفٌ من ذلك بكثير عندما  
يتدبّر! والله المستعان.



آثار الشّيخ العلّامة

عبد الرّحمن بن يحيى المعلمي

(٩)



مطبوعات الجمع

# شَكْرُ التَّرْحِيب

تألِيف

الشّيخ العلّامة عبد الرّحمن بن يحيى المعلمي اليماني

١٣٦٢ - ١٣٨٦هـ

محقق

علي بن محمد العمران

وفقاً للمنهج المعمد من الشّيخ العلّامة

بِكَفْرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدٍ

(حِمَةُ اللهِ تَعَالَى)

تمويل

مؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية

دار عالم الفوائد

للنشر والتوزيع



[ص ١] الحمد لله الأمر بالقسط على كل حال، وتحري الصدق في كل مقال.

قال تعالى: «يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِيمَانُوكُنُوا فَوْمِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنَ وَالْأَقْرَبَيْنَ إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَنَاهُو أَهْوَأَن تَعْدِلُوا وَإِن تَلَوْا أَوْ تُعَرِّضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيْرًا» [النساء: ١٣٥].

وقال عز وجل: «يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِيمَانُوكُنُوا فَوْمِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجِرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَأَنَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَيْرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ» [المائدة: ٨].

وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلوات الله وسلامه وبركاته عليه، وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان. «رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْرَوْنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فُلُونَا غَلَّا لِلَّذِينَ إِيمَانُوكُنُوا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ» [الحشر: ١٠].

أما بعد، فإني كنتُ قبل سنوات شرعتُ في تأليف كتاب في تتبع مطاعن الأستاذ العلامة محمد زاهد الكوثري في أئمة الحديث، وثقات رواته في كتابه «تأنيب الخطيب»؛ لباعثٍ يأتي شرحه إن شاء الله تعالى، ورأيت<sup>(١)</sup> تلخيص نموذج منه يشتمل على ما أراه أهم تلك المناقشات؛ ليطلع الناس على ذلك، فلا يغتروا بمطاعن الأستاذ.

(١) غير محررة في الأصل ولعلها ما أثبتت.

وطُبع ذاك النموذج باسم «طليعة التنكيل»، ثم رأيت الآن رسالةً للأستاذ في الجواب عن ذلك، سماها «الترحيب بنقد التأنيب».

فأحب أن أنبه أولاً على ما وقع في طبع «الطليعة» مما لا ذنب لي فيه:

- ١ -

كنت أولاً تحدثت إلى بعض الإخوان عن اشتغالِي بتأليف الكتاب، فسألني أن أكتب له ورقة تشرح مقاصد الكتاب، فكتبت كلمةً اتفق أن وصلتُ بعد ذلك إلى المعلق على «الطليعة»<sup>(١)</sup>، فأثبتتها – بدون تأمل – كمقدمة لـ «الطليعة»، وذلك عن غير أمري، وفيها ما يخالف ما في خطبة «الطليعة» نفسها، من تسمية الكتاب وترتيبه.

- ٢ -

[ص ٢] أرسلت «الطليعة» إلى رجل من سراة السلفيين بالحجاز<sup>(٢)</sup>؛ ليطلع عليها، وإن رأى أن يقوم بنشرها فعل، وأذنت في التعليق عليها إذا لزم. فدفع ذلك السري «الطليعة» إلى الأستاذ الفاضل عبد الرزاق حمزة المدرس بالمسجد الحرام، فأول ما صنع الأستاذ عبد الرزاق حمزة أن أثبت الورقة التي سبق ذكرها كمقدمة لـ «الطليعة»، ولم يتدبّر ما فيها من بعض المخالفات، كما مر.

ثم علق على «الطليعة» تعليقاتٍ هو المسئول عنها، ولم أرضها، وزاد

(١) علق على «الطليعة» ط الأولى: الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة رحمه الله، كما سيذكر المؤلف.

(٢) هو الشيخ الوجيه محمد حسين نصيف (ت ١٣٩٢) رحمه الله.

مع ذلك فأصلاح (في زعمه) مواضع في صلب الكتاب، بتغيير بعض الكلمات، وزيادة بعض الكلمات والجمل، كل ذلك لأجل التشنيع والنكاية، إظهاراً لغضبه لما يعتقد أنه الحق.

وكانه استجاز ذلك لإذني المطلق في التعليق، ولأنه لم يتضح له قراءة خطى في بعض المواضع، أو رأى العبارة غير واضحة، فأصلاح برأيه، ولظنه أن التشنيع والنكاية من مقصودي، فظنَّ أنه كلما كان أبلغ في ذلك كان أرضي عندي.

وقد يكون بعض ذلك من صنيع من وكل إليه مراجعة «الطليعة» في مصر، ولا أدرى من هو!

وقد كنتُ عرضاً النسخة التي أرسلتها إلى الحجاز على بعض أفاضل أهل العلم هنا<sup>(١)</sup>، فلما وصلت النسخة المطبوعة، ورأيناها استنكرنا جميعاً هذا الصنيع.

وأطلعتُ بعض أهل العلم من الحنفية على النسخة المطبوعة، وقد كان اطلع على الأصل الذي بخطي.

وبالجملة، فإنني تألمت وتأسفت لذلك الصنيع المسئول عنه الأستاذ عبد الرزاق حمزة.

ومع ذلك فإني أقول: كما أنتي أحب أن يعذرني الناس في زللي، وكذلك الأستاذ محمد زاهد يحب أن يعذر الناس، فعلينا - معًا - [ص ٣] أن لا ننسِّ على الأستاذ عبد الرزاق حمزة - بتسليم أن له حقاً - أن يرى أن له عذرًا فيما صنعه.

---

(١) يعني في الهند.

الطبع وقع بمصر بعيداً عنـي، وعنـ الناشر، والمعلق<sup>(١)</sup>، فلم تـيسـر العناية بالتصـحـيـح المطبعـيـ، فـوقـعـتـ فيـ الطـبـعـةـ أغـلاـطـ نـعـىـ الأـسـتـاذـ الـكـوـثـريـ عـلـيـ بـعـضـهـاـ (صـ)ـ<sup>(٢)</sup>ـ مـنـ «ـالـتـرـحـيـبـ»ـ،ـ وـلـمـ يـواـزنـ بـيـنـ حـالـيـ وـحـالـهـ.

هـذـاـ،ـ وـماـ وـقـعـ فـيـ «ـالـطـلـيـعـةـ»ـ مـاـ شـرـحـتـهـ دـعـانـيـ إـلـىـ التـوـقـفـ عـنـ إـرـسـالـ «ـالـتـنـكـيلـ»ـ لـلـطـبـعـ عـلـىـ تـلـكـ الـطـرـيـقـةـ.

وـآـمـلـ أـنـ يـتـيسـرـ لـيـ مـاـ هـوـ أـضـبـطـ مـنـ ذـلـكـ،ـ إـنـ شـاءـ اللهـ تـعـالـىـ.

\* \* \* \*

---

(١) كان الشـيـخـ لاـيـزالـ فـيـ الـهـنـدـ،ـ وـالـنـاـشـرـ مـحمدـ نـصـيفـ فـيـ جـدـةـ،ـ وـالـمـعـلـقـ مـحمدـ عبدـ الرـزـاقـ حـمـزةـ فـيـ مـكـةـ الـمـكـرـمـةـ.

(٢) لمـ يـذـكـرـ الـمـؤـلـفـ الصـفـحةـ مـنـ التـرـحـيـبـ،ـ وـانـظـرـ (صـ ٣٢٤ـ مـعـ التـأـيـبـ).

## [الباب الأول]<sup>(١)</sup> النظر في خطبة «الترحيب»

تكلم الأستاذ فيها عن تأليفه، وتظنني أبني شرعتُ فيه عقب نشر «التأليب»، ثم تظنني في سبب تأليفه، وسبب علاقتي بالناشر، وسبب تعجيل طبع «الطليعة»، وأشار إلى الطعن في الشيخ محمد نصيف، والأستاذ عبد الرزاق حمزة.

وقال (ص ٥): «فربما يكون هذا الناقد من اللامذهبية الحدّثاء...».

ثم قال: «والواقع أنه لا يهمني لا هذا التعجل، ولا ذلك التمهل».

أقول: وأنا - بحمد الله عز وجل - لا ألتفت إلى مناقشة الأستاذ في تلك التظنّيات، غير أن الواقع الذي يعرفه جماعة هنا، أن «التأليب» لم يصل إلى الدائرة إلى الآن، وأنني إنما وقفت عليه في شهر ربيع الثاني سنة (١٣٦٦)، جاء بعض الأفضل بنسخة منه، وعرضت علىي أن أنظر فيها، فأبىت؛ لأنني كنت أكره الخوض في تلك القضية، وقد عرفت مما اطلعت عليه قبل من تعليق الأستاذ على بعض الكتب أنه كثيراً ما يتطرّف في نظري.

فالحَّ على ذلك الفاضل، فأطعنته، وهنالك رأيت ما هالني! فبدا لي أن أكتب شيئاً، فشرعت في ذلك - لعله - الأربعاء لعشرين من شهر ربيع الثاني سنة (١٣٦٦).

ومع ذلك، لم أكن أواصل العمل، وربما يمضي الشهر وأكثر لا أنشط

(١) زيادة أرشد إليها صنيع المؤلف من ناحيتين، الأولى: إحالته على «الباب الأول» كما في (ص ٤٥ و ٣٥). الثانية: أنه عقد الباب الثاني (ص ٢٧) ولم نجده عقد الباب الأول، فدلّ على أن النظر في الخطبة هو الباب الأول.

لكتابة شيء، وأنا إلى الآن لم أكمل قسم العقائد<sup>(١)</sup>.

هذا هو الواقع، أحوجني الأستاذ إلى شرحه، وإن كان لا تتعلق به فائدة!

ثم ذكر (ص ٦) الكلمات النابية التي وقعت في التعليق على «الطليعة»، وبعضاً منها في «الطليعة» نفسها، منها عدة أسطر في (ص ٢٠).

وقد قدمتُ أنه لا ذنب لي فيها، ولو كانت مما عَمِلت يدي لما أنكرتها، بل إن كنت أرى لي مبرراً في الإقدام عليها ذكرته، وإن اعترفت بزلي. والله المستعان.

ثم ذكر الأستاذ (ص ٦-٧) وصفي له ببالغ التيقظ، وسعة الاطلاع؛ لأنّ توصل بذلك إلى دفع احتمال أن يكون مخطئاً في الموضع التي انتقدتها من «التأنيب»، وإثبات أنه تعمّد ذلك.

فأقول – عالماً أن الله تبارك وتعالى رقيب حسيب –: أما ثنائي على معرفة الأستاذ وتقديره، [ص ٤] فذاك ما لا ريب فيه. ومن تأمل تأليفاته عَلِم ذلك حقّ العلم.

وأما نسبتي له إلى التعمّد، فإني بنيتها على قرائن علمية، مَنْ عَرَفْ فنَ الرجال والترجم، وعرف معرفة الأستاذ، وأنصف = لا يسعه أن<sup>(٢)</sup> يرميني بالمجازفة.

---

(١) قد كمل بحمد الله، وهو آخر الأقسام من التكيل، وسماه المؤلف «القائد إلى تصحيح العقائد».

(٢) كانت العبارة: «لا يسعه إلا أن يوافقني عليها» ثم غيرها المؤلف إلى: «لا يسعه أن يرميني» ونبي الضرب على «إلا» فحذفناها.

وأذكر هنا من ذلك مثلاً واحداً، وهو ما نقلته في «الطليعة» (ص ٤٣) من تبديل الرواية، وأن الأستاذ زبيدة مرّ به في الأسانيد الرجل، نعرف بالدلائل الفنية<sup>(١)</sup> أنه فلان الثقة، فيفترض عن رجل آخر ضعيف يوافق ذاك الثقة في الاسم والأب، أو نحو ذلك، فيزعم أنه هو الواقع في السندي، ثم ذكرتُ من ذلك اثنين عشر رجلاً وقعوا في نحو عشرين رواية، وأقمتُ الدليل على ذلك، كما يراه المنصف في «الطليعة».

وقد اعترف الأستاذ في «الترحيب»<sup>(٢)</sup> ببعض ذلك، ومع هذا لم أجد له في الكتاب كله مثلاً واحداً عكس هذا!! بأن يقع في سند رواية في المغامز رجل ضعيف، فيخطئ الأستاذ فيدله بثقة!!

فهذا مثال واحد للأمور التي أقفلت دوني بباب الاقتصار على القول بأن الأستاذ غلط. هذا مع علمي بأنني معرض للخطأ والغفلة. والله المستعان.

[ص ٥] أقول: الأستاذ حرّ أن يظنّ بي ما شاء، أما الواقع، فهو أن الذي غاظني وأنكرته من صنيع الأستاذ هو ما أنكره غيري من أهل العلم المستبصرين، من الحنفية وغيرهم. وذلك هو طعن الأستاذ في أكابر أهل العلم، وإساءته القول فيهم بدون حجة علمية.

وقد شرحت ذلك في تراجمهم من «التنكيل»، وأفردت كلامه في الإمام الشافعى<sup>(٣)</sup>؛ لطوله.

(١) هكذا رسمها، ولعله يعني دلائل فن علم الحديث.

<sup>٢)</sup> انظر (ص ٣٢١).

(٣) في رسالته «تنزيه الإمام الشافعي عن مطاعن الكوثري» وهي ضمن هذه الموسوعة بتحقيقى.

ولما علمتُ أن الأستاذ كثير الأتباع، مسموع الكلمة، مقبول القول، رأيت أن مطاعنه الباطلة في الأئمة لا يسهل محو أثرها السبيع من صدور الناس إلا ببيان تعدياته العلمية، سواءً أكانت مغالطة منه – كما ظنت – أم خطأ، كما يقول.

وبعد، فلأستاذ – كما يعترف به هو – حريصٌ أشدَّ الحرص على إسقاط روایات المغامز.

فلينظر المنصف في الأمثلة التي ذكرتها في «الطليعة»، وليتذبرها، وليراجع «التأنيب»، ويراجع هذا الرد «الترحيب»، ثم ليقض بالعدل، أكَبَحْ الأستاذُ حرصه على الإحجام عن الباطل، وقصره على تلمُّس وجوه الحق، أم طمع وتعدّى؟

وأعترف أنا أبني فيما كتبته من «الطليعة» كت حريصاً على بيان مغالطات الأستاذ.

فليقض المنصف: أتعديتُ وجُرْت، أم حاولت جهدي الاقتصار على وجوه الحق؟

[ص ٦] ثم ذكر الأستاذ (ص ٩ - ١١) مقدمة في الأحداث التي اكتفت نشر «تاريخ الخطيب»، وضمنها بعض الثناء على الإمام أبي حنيفة رحمة الله.

وذلك لا يتعلّق بما أنكرته عليه، وناقشه فيه. خلا أنه أشار إلى نبذ المخالفين لأبي حنيفة بالبدعة، وهو يعلم أن فيهم من مقامه في صدور أهل العلم بالكتاب والسنّة أعظم من مقام غيره من الأئمة.

ومن عادة الأستاذ أنه يلجأ إلى التهويل، وتكتير السواد، والتسبّب بالمشهورات – وإن لم تصح –، وبالآمور المؤثرة على العوام، وأشباه ذلك.

ولو كان يقتصر على الحجج العلمية، لكان خيراً له.

ومع ذلك، فأنا لا أناقشه في ذاك القبيل، على شرط أن لا يتعدى إلى إساءة القول في الأئمة الذين مقامهم عند أتباعهم من المسلمين لا يقل عن مقام أبي حنيفة عند أتباعه.

ومقامهم عند أهل العلم المحققين الأبراء من الهوى – من الحنفية وغيرهم – عظيم جداً. حتى سمعت من بعض أهل العلم من الحنفية، وبُلّغت عن غيره منهم الإنكار الشديد على الأستاذ.

ثم ذكر الأستاذ (ص ١٢ - ١٥) بعض أسباب طعن بعضهم في أبي حنيفة، كالقول بالرأي، والإرجاء، والقول بخلق القرآن.

وهذا لا تعلق له بمناقشتي، فاما المسائل الاعتقادية، فقد نظرت فيها في قسم الاعتقاد<sup>(١)</sup> تحريراً لما هو الحق إن شاء الله، لا بقصد الطعن في المخالف.

ثم ذكر (ص ١٥) شرحاً طريقة في البحث عن أسانيد المثالب، فقال: «منها أن أخبار الأحاداد – على فرض ثقة رواتها – لا تناهض العقل، ولا النقل المستفيض، فضلاً عن المتواتر».

[ص ٧] أقول: هذا مما أوقفه عليه، ولكن ذلك لا يبيح المغالطة وسوء الطعن في الثقات، بل يقال – مثلاً –: هذا سند رجاله ثقات، ولكن متنه باطل؛ لمعارضته المعقول، أو المتواتر، أو نحو ذلك.

---

(١) من كتاب التكيل واسمه «القائد إلى تصحيف العقائد». وقد سبقت الإشارة إليه (ص ٨).

ولو اكتفى الأستاذ بهذا لما احتجت إلى أن أتعب في مناقشته.

وكذلك من يريد مناقشته في الموضوع، يكفيه أن ينazuهه – إن أمكنه – في صحة دلالة العقل، أو في ثبوت التواتر.

وبذلك يتوفّر الوقت على الأستاذ ومخالفيه، ويسهل الوصول إلى الحق عن قرب، ولا تكون ضحكة بين الناس، يقول أحدهنا: إذا طعنوا في إمامي طعنت في إمامهم، وإذا طعنوا في مشايخي طعنت في مشايخهم، وإذا طعنوا في مذهبني طعنت في مذهبهم، وهكذا يؤول حال أهل العلم إلى المهاورة، ولا يوصل إلى حقيقة علمية.

نعم، إن المدّعى عليه إذا كان قابضاً للدار أو الأرض – مثلاً – قد يحب المشاغبة وطول المنازعة، والخروج عن موضوع الدعوى، على أمل أن تخور قُوى المدّعى؛ لطول المصابر، فيسكت، كما أن المدّعى قد يحب مثل ذلك، على أمل أن يسام المدّعى عليه طول النزاع، فيصالحه على الأقل.

لكن هذا إنما يكون في أهل الباطل، فاما إذا كان المدّعى والمدّعى عليه محبين للحق، فما عليهم إلا مفاوضة ساعة، بأن ينظر كُلُّ منهما في حجة صاحبه، فإن لم يتفق رجعاً إلى قاضٍ أو محكِّم، وشرح له الواقع كما هو.

لكن حالنا – كما لا يخفى – حال أهل الباطل، والله أعلم بالمبطل، فأحد المختلفين رمى صاحبه بأنه مبطل مشاغب له، وصاحب يكيل له أضعاف ذلك. وإلى الله المشتكى.

[ص ٨] قال الأستاذ (ص ١٥) أيضاً: «ومنها أن بين علماء الجرح والتعديل من يسجل أسماء المجهولين في عداد الثقات».

أقول: وهذا مما أوافقه عليه، وقد أفضت في شرح هذا في ترجمة ابن حبان من «التنكيل»<sup>(١)</sup>، وبينت أن توثيقه لمن لم ثبت معرفته له لا يرفع عنه الجهة، وذكرت حال غيره من الأئمة.

ثم قال الأستاذ (ص ١٥): «ومنها: أنه تقرر عند أهل العلم أن فاقد الشيء لا يعطيه».

أقول: هذا مما أوافقه عليه، على معنى أنَّ مَنْ ثبِّتَ أَنَّهُ لَيْسَ بِثَقَةٍ، فَلَا يُقْبَلُ مِنْهُ تَوْثِيقٌ لِغَيْرِهِ، لَكِنْ بَنِيُّ الْأَسْتَاذِ عَلَى هَذَا قَوْلَهُ: «فَأَمْثَالُ أَبِي نَعِيمَ، وَالْبَيْهَقِيِّ، وَالْخَطِيبِ، مَمْنُونُ ثَبِّتَ شَدَّةَ تَعَصُّبِهِمُ الْمُوجَبَةَ لِرَدِّ أَبْنَائِهِمْ فِيمَا يَمْسِيُ تَعَصُّبِهِمْ = لَا يُقْبَلُ قَوْلُهُمْ فِي تَوْثِيقِ رِجَالِ الْمُتَّالِبِ».

أقول: هذا لا أافق عليه، بل أقول: مَنْ ثبِّتَ عَنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ الْمُتَشَبِّتِينَ الَّذِينَ لَمْ يُغْلِبْ عَلَيْهِمْ سُلْطَانُ الْهُوَى أَنَّهُ بَلَغَ مِنْ حَالِهِ فِي الْوَقْعَةِ فِي غَيْرِهِ مَا يُسْقِطُ عَدَالَتَهُ، فَهُوَ مَجْرُوحٌ لَا يُقْبَلُ تَوْثِيقُهُ لِمَوْافِقٍ وَلَا مُخَالِفٍ. غَايَةُ الْأَمْرِ أَنْ يُسْتَأْنِسَ بِثَنَاءِهِ عَلَى مُخَالَفِهِ اسْتِئْنَاسًا.

فَإِمَّا مَنْ لَمْ يَبْلُغْ ذَلِكَ، وَلَكِنْ عُرِفَ بِمَيْلٍ، فَإِنَّمَا يَجِبُ التَّشْبِّثُ فِي قَوْلِهِ الَّذِي يَوْافِقُ مَيْلِهِ، وَيُتَرَوِّى فِيهِ، فَإِنْ ظَهَرَ مَا يَدْلِلُ عَلَى خَطَايَاهُ أَوْ تَسَاهُلِهِ أَوْ تَسْرُّعِهِ، وَخَالِفُهُ مَنْ هُوَ مُثْلُهُ فِي الْعِلْمِ وَالْفَضْلِ، أَوْ أَفْوَى مِنْهُ = تَرْجُحُ قَوْلِ الْمُخَالِفِ.

وَأَمَّا إِذَا لَمْ يَكُنْ هُنَاكَ مَرْدُ لِقَوْلِهِ إِلَّا اتَّهَامُهُ بِأَنَّهُ كَذَبٌ أَوْ تَعْمَدَ الْحُكْمَ بِالْبَاطِلِ؛ فَلَا سَبِيلٌ إِلَى هَذَا بَعْدِ تَسْلِيمِ أَنَّهُ ثَقَةٌ فِي نَفْسِهِ.

---

(١) (رقم ٢٠٠).

وهذه القاعدة قد حررتُها في قسم القواعد من «التنكيل»<sup>(١)</sup>، وحشدتُ هناك ما حضرني من النقل والنظر والشواهد.

والخطيب إذا اتفق أنه وثق بعض الرواية الذين اتفق أن كانوا من رواة المغامز = فليس هذا عند الإنصاف من مَظْنَةً ميله؛ لأنّ الراوي لم يقتصر على تلك الرواية، بل له روایات [ص ٩] أخرى كثيرة قد يكون فيها ما يخالف ميل الخطيب. فاتهام الخطيب أنه وثقه لأنّ عنده رواية موافقة لميله إسرافٌ وتعدّ.

على أني قد بسطت ترجمة الخطيب في «التنكيل»<sup>(٢)</sup> بما يُعرف به المنصف جلية الحال.

والتوسيع في ردّ رواية العالم لما فيه غضّ من مخالفه، يلزم ردّ رواية العالم فيما فيه مدحٌ لموافقه، ثم يجرُّ هذا إلى ما لا نهاية له إلا إسقاط السنة النبوية ألتة، فضلاً عن غيرها من علوم الرواية، حتى الفقه نفسه. وهذا ما لا سبيل إليه.

فعلى المثبت أن يقف عند الحق، ومن لم يسعه الحق، فلا وسَعَ الله عليه! فإن غالبه نفْسُه على التطرف بدا<sup>(٣)</sup> فنظر ما يجر إليه تطرفه.  
قال: «ومثل أبي الشيخ صاحب كتاب «العظمة»».

أقول: هذا مما لا أوفق الأستاذ عليه، وترى ترجمة أبي الشيخ في «التنكيل»<sup>(٤)</sup>.

---

(١) (١/٨٨-٩٩).

(٢) (رقم ٢٦).

(٣) كذا.

(٤) (رقم ١٢٩).

قال: «ومradi من كون الرجل غير موثق كونه غير موثق من أهل الشأن».

أقول: أما مَنْ لم يكن عندك ولا عند غيرك من أهل الشأن – أي ممن يقبل ثوبيتهم –، فقد يسوغ لك أن تقول فيمن لم يوثقه غيره: «غير موثق». وأما من كان عند غيرك من أهل الشأن، فإنه إذا وثّق رجلاً لم يسخ لك أن تطلق تلك الكلمة.

على أنه لعلك إذا راجعت كلامك تبين لك أن جماعةً ممن تزعم – عند حاجتك – أنه لا يعتمد بتوثيقهم، قد احتججت أنتَ مرّةً أخرى – أو مراراً – بتوثيقهم!

فإن لم يكن هذا قد وقع منك، فعسى أن تحتاج إليه فيما بعد، فتحري الحق خيراً وأسلم.

قال<sup>(١)</sup>: «وكم من راوٍ يوثق ولا يحتاج به، كما في كلام يعقوب الفسوسي». أقول: سيأتي ما في هذا.

قال: «بل كم ممن يوصف بأنه صدوق ولا يعد ثقة، كما قال ابن مهدي: أبو خلدة صدوق مأمون، الثقة سفيان وشعبة».

أقول: لا ريب أن كلمة «صدق» دون كلمة «ثقة». هذا هو الاصطلاح الغالب، فإذا قام دليل اتبع.

فكلمة ابن مهدي التي ذكرها الأستاذ حملها أهل العلم على أن ابن مهدي أراد بالثقة هنا ما هو أجل وأكبر مما عليه الاصطلاح الغالب، ولهذا ضرب المثل بـ«شعبة»، وـ«سفيان»، وهما الغاية في الثقة.

---

(١) كتب على طرة الصفحة تجاهها: «مقدمة»، وكذا مقابل كلامه الآتي بعد سطر.

وقد قال يزيد بن زريع، والنسائي، وابن سعد، والعجلي، والدارقطني، في أبي خلدة: «ثقة». وقال ابن عبد البر: «هو ثقة عند جميعهم، وكلام ابن مهدي لا معنى له في اختيار الألفاظ»<sup>(١)</sup>.

وقد تتبع كلام جماعة من الأئمة في الجرح والتعديل، ليعرف اصطلاحهم، [ص ١٠] فوجدت منهم مَن يطلق «ثقة» على معنى أنه صالح في دينه، حتى ربما صرَّح بعضهم فقال في الرجل: «ثقة ضعيف الحديث»، أو «ثقة ضعيف جدًا». وسترى ذاك الفصل في «التنكيل»<sup>(٢)</sup>، إن شاء الله تعالى.

قال (ص ١٥ - ١٦): «ومنها: أن خبر الأحاداد يكون مردوداً عند مصادمه لما هو أقوى منه... ففي هذا الموضع لا داعي للبحث عن رجال السنن من كل ناحية...».

أقول: قد تقدم ما هو قريب من هذا، ونبَّهْتُ على ما فيه، وأنا فلم أناقش الأستاذ في عدم ذكره روایات التوثيق فيمن يريد جرحه، لكن إذا كان فيما سكت عنه ما يدفع ما ذَكَرَه، فلا بد من المناقشة، وذلك لِيُعطِي ذاك الراوي ما هو حقه في نفس الأمر، ويبيَّن مع ذلك أن روایته معارضة لما هو أقوى منها، ويبَيَّن ذاك الأقوى؛ ليعرف الناظر مَا لَه وما عَلَيْه.

قال (ص ١٦): «وأما مراعاة حرافية الجرح فغير ميسورة كل وقت، وكفى الاحتفاظ بجوهر المعنى».

أقول: الأستاذ يعلم ما في الرواية بالمعنى عن الكتب المؤلفة المتيسّر الوقوف عليها كل وقت! فإن أبى إلا الرواية بالمعنى، فعلى الأقل يحافظ

---

(١) انظر الأقوال فيه في «تهذيب التهذيب»: (٣ / ٨٨).

(٢) (١٢٣ - ١٢٠ / ١).

على جوهر المعنى تماماً.

قال (ص ١٦) أيضاً: «فطريقي على هذا في البحث عن رجال المثالب: النظر أولاً في متن الخبر، لاستجليل مبلغ مخالفته للعقل<sup>(١)</sup> ... فإن كان الخبر ظاهر السقوط، بمخالفته للعقل أو للنقل، فلا أرى داعياً إلى التوسع في إبداء وجوه الخلل في السند، بل أكتفي ببعض مأخذ في الرجل، مدونة في كتب أهل الشأن... غير مستقصٍ».

أقول: قد أحسن الأستاذ بالتصريح بهذا، أما أنا فإني في نقد «التأنيب» لم ألتفت إلى متون الحكايات، وإنما كنت أنظر كلام الأستاذ في السند، ثم أراجع المظان، وأكتب ما تبين لي.

هذا، وقد كان الأولى بالأستاذ أن يبيّن البرهان العقلي أو النصلي، لسقوط المتن، ثم يكتفي به، فإن لم يكن وثيقه بقوة تلك الحجة فعلى الأقل يلزم تحرّي الحق في الكلام في الرواية، فإن رأى أن تحرّي الحق لا يكفي لسقوط السند، قال: رجال السند ثقات، والمتن باطل؛ لمعارضته الحجة القطعية، أو نحو ذلك.

[ص ١١] قال (ص ١٦) أيضاً: «وعادتي أيضاً في مثل تلك الأخبار تطلب ضعفاء بين رجال السند بادئ بدء، ضرورة أن الخبر الذي ينبذه العقل أو النقل لا يقع في روایة الثقات».

أقول: لك الحق في ذلك، ولكن لكل شيء حد، وعلى العاقل المثبت أن لا يغلو في حسن الظن بنفسه في مظنة هواه، فلعل بعض ما ترى أن العقل

---

(١) في «الترحيب»: «أو».

ينبذه لو عرضته على معتدل المزاج، عارف بأحوال الناس، لما وافقك على رأيك، فأما مخالفك فأبعد وأبعد.

وأنت أيها الأستاذ تكرر قولك: «إننا ننظر إلى فلان بغير العين التي تنتظرون إليه». هذا أو معناه. وهو حق لا ريب فيه. فمخالفك إذا رأك تسامحت لا يعذرك، كما أنه إذا وقع منه مثل ذلك لا تعذره، فأما إذا بلغ الأمر المغالطة فالأمر واضح.

قال: «ومجرد التوافق في الاسم لا يبرر نسبة الخبر التالف إلى الثقات، لأجل تصحيح الأخبار الكاذبة».

أقول: لا ريب أن التوافق في الاسم لا يجوز تعين أحد هما بغير حجة، وأبعد من ذلك وأبطل تعين أحد هما والدلائل العلمية والقرائن المستند إليها في مثل تلك المباحث تقضي بأنه غيره.

أما قولك: «لأجل تصحيح الأخبار الكاذبة» فهذه تهمة ترمي بها، والله عز وجل أعلم بحقيقة الحال.

وأما أنت أيها الأستاذ فشدة حرصك على إسقاط تلك الروايات مما تعرف به، ولا ألومنك في ذلك، ولكن لكل شيء حدا!

قال (ص ١٧): «ولاني أرى الأصل في أنباء أبي حنيفة هو الفضل والنبل... بخلاف الأستاذ اليماني، فإنه يرى الأصل هو الشر، فيحاول إثبات كل شر....».

أقول: أما الفضل والنبل فمما أعتقده إلى الحد الذي يعتقده من لا هوى له في التعظيم بغير حق، ويزعم - والله رقيبه وحسبيه - [ص ١٢] أنه لا هوى له في الغرض، وإنما يستقى معلوماته من المصادر التي يرى صحتها، ويتحقق

بصحة دلالتها. فقولك: «إنني أرى الأصل هو الشر، فأحاول إثبات كل شر» لا  
أوافقك عليه.

على أنك إنما رأيت من كلامي «الطليعة»، وهي في متناول أهل العلم،  
فلينظروا فيها، ولি�وازنوا بين حالي وحال غيري، والله المستعان.

قال (ص ١٧): «وال المسيء حقاً إلى نفسه وإلى الأئمة هو الناقد المنتهج منهج  
تركيز المثالب على أكتاف أبي حنيفة، بتصحيح الكلمات النابية على ألسنة أئمة كبار،  
بمحاولة توثيق رواتها...».

أقول: أما أنا فقد قدمت أني لم ألتقط إلى وزن الروايات بعقولي ولا  
هوسي، وإنما كان همي مناقشة الأستاذ في طעنه في أئمة السنة.

على أنني أزعم أني لو وقفت على كلمة أرى أنها تضرُّ قائلها، كالشافعي  
- إمام مذهبى -، أو الحميدى، أو غيرهما، فإنه لا يجرمني ذلك على أن  
أحيف في النظر في رجال السنن، وأتخبط في الكلام فيهم، بل أقول ما  
يقتضيه النظر، فإن ظهر لي أنهم ثقات، قلت: إنهم ثقات، ثم إن احتجت إلى  
أن أنظر في حال قائل تلك الكلمة، حرصت على توخي العدل، إن شاء الله  
تعالى.

ولست أدَّى براءتي من الهوى، ولا تمكَّني من التغلُّب عليه كما  
يجب، ولكن الناس متفاوتون في اتباع الهوى، فعلى المنصف أن يتدار  
«الطليعة»، ثم ينظر نسبة حظي من اتباع الهوى إلى حظ غيري.

[ص ١٣] ثم قال الأستاذ (ص ١٧ - ١٨): «ثم إن محاولة الاختفاء وراء الرجال  
في معاملا الجدل ليست من شأن الأبطال... ثم إن كل واحد من الأئمة فيه ما يؤخذ  
أو يرد، فمحلك القول هو الحجاج في كل موقف، ومتزلة كل عالم إنما تتبين بقوع

الحجّة بالحجّة...».

والذى فهمته من هذا الكلام: أن التمسك في الغضّ من أبي حنيفة بالمقالات المروية، وبوثيق رواتها، عجزٌ من صاحبه، وطريق معرفة منزلته إنما هو قرع الحجّة بالحجّة.

فأقول: قد علمت أنه لا شأن لي في الغضّ من أبي حنيفة، وإنما اضطرني إلى مناقشة «التأنيب» ما فيه من الغضّ من أئمة السنة بما لا أرى له مسوّغاً. هذا هو مقصودي، ولو كان لي هوّي في الغضّ من أبي حنيفة لكان لي شأن آخر. لكن الأستاذ يحرص - كما يتراءى لي - في أن يضطرني إلى سلوك تلك الطريق، لمغزى يرمي إليه!

ولا يدرى لعله لو لا أن ديني يحجزني عن ذلك للبيتُ طلبه، ثم لعله لا يحمد مغبة ذلك.

ومن ظنّ ممن يلاقي الحروبَ بـأَنْ لَا يُصَابَ فقد ظنَّ عجزاً<sup>(۱)</sup>

فاما الدنيا فالاستاذ يعلم أن لكلّ بضاعة سوقاً!

ذكر قال (ص ۱۸ - ۱۹): «... يحتم على الناقد... أن يدرس ملابسات فتنة القول بخلق القرآن، وما ترتب عليها...».

وحاصل هذه العبارة - فيما أفهم - أن الخلاف الاعتقادي بين أتباع أبي حنيفة وأهل الحديث أدى إلى كلام بعضهم في أبي حنيفة، واحتلاق بعضهم الروايات عن السابقين، ثم غلوّ بعض المشاهير من أهل الحديث في المقالات التي يسميها الأستاذ «التجسيم»، وحشد الروايات فيها.

(۱) البيت للخنساء «الديوان» (ص ۲۷۳ - دار عمار).

وأقول: فتنة القول بخلق القرآن المشؤومة لم يقتصر أثراها على أحد الجانبين، بل عملت عملها هنا وهنا، ولعل عملها في جانب الأستاذ أشد.

ولا أحب أن أخوض في ذلك هنا، فأما المعتقد فقد أودعْتُ قسم الاعتقاد من «التنكيل» ما فيه كفاية لاستقاء الحقّ من معده، والله ولي التوفيق.

ثم ذكر كلاماً، قد تقدم حاصله، فلا أعيده.

ثم قال: «ومن المضحك تظاهره (يعنيني) بأنه لا يعادي النعمان، مع سعيه سعي المستميّت في توثيق رواة الجروح، [ص ١٤] ولو بالتحاكم إلى الخطيب نفسه المتهם فيما عمله».

أقول: يأبى الأستاذ إلا أن يستغلّ محبّة الناس لأبي حنيفة، وتوقيرهم له، في قطع السنة الصّدق عن الدفاع عن أئمّة السنة، كأنه لا يبالى أن يسقطوا، أو تسقط بسقوطهم السنة النبوية، وتسقط علوم الرواية، حتى الفقه نفسه.

أما أنا فقد قدمتُ أن غاية مقصودي تبرئة أئمّة السنة عما نسبه إليهم الأستاذ وهم في نظري براء منه، وأحوجني ذلك - كما قدمت - إلى تتبع عثرات الأستاذ؛ ليُعلم مقدار تحرّيه وتبثّته.

فاما الاستماتة، فإن كانت في حشد الأدلة لإحقاق الحق، فلا حرج فيها، والمذموم هو الاستماتة الموقعة في التهور والمغالطة.

والخطيب - في نظري ونظر أئمّة الحديث في عصره وما بعده - غير متهم بعتمّد الكذب، أو تعمّد حكم بياطل. وهو له حدّ لا يقتضي اتهامه بما

ذكر، وقد بسطت ترجمته في «التنكيل»<sup>(١)</sup>.

قال الأستاذ: «مع أنه لو ثبتت ثقة حملتها ثبت مقتضها».

أقول: هذا ينافي ما ادعاه الأستاذ مرة بعد مرة، من معارضة تلك الروايات للمعنى والمتواتر، أو على الأقل لما هو أقوى منها؛ فإن الرواية إذا كانت مخالفة لما هو أقوى منها رُدَّت، ولم يلزم من ذلك جرح رواتها، إذا كان قد عُرِفَ أنهم ثقات، بل تُحْمَلُ على سهو أو خطأ، أو رواية بالمعنى، أو حمل على معنى غير ظاهر، أو غير ذلك مما هو معروف.

لكني كما لم أُعْنَ بالغرض لم أُعْنَ بالذبّ.

قال الأستاذ (ص ١٩ - ٢٠): «وحذفه للمتون لأجل إخفاء مبلغ شناugoتها عن نظر القارئ، فلو ذكرها كلها مع كلام الكوثري في موضوع المسألة لنجد السامع نقد هذا الناقد في أول نظرة».

[ص ١٥] أقول:

إذا محاسني اللّاتي أدلّ بها      عُدّت ذنوبًا فقل لي كيف أعتذر<sup>(٢)</sup>  
كأنّ الأستاذ يظنُ الناس كلّهم حنفيةً متّحمسين، ولا يدرى أن في الناس  
كثيرون<sup>(٣)</sup> ليسوا بحنفية، وكثيرون منهم حنفية غير ناضجين، وفيهم وفيهم.  
وقد سمعت من أهل العلم والرزانة من يقول: إن الأستاذ أساء إلى أبي  
حنفية وأصحابه بنقله نصوص تلك الروايات في «التأنيب»، فإن تلك

(١) رقم (٢٦).

(٢) البيت للبحترى «ديوانه» (٣٠٨/٢).

(٣) كذا في الأصل، والوجه «كثيرين».

الروايات كان معظمها مدفوناً في «تاریخ بغداد»، حتى بعد أن طبع «تاریخ بغداد»؛ فإنه كتاب كبير لا يتيسر تحصیله إلا لأفراد قلiliين.

لكن الأستاذ أثبت تلك الكلمات في كتاب صغير، وسعى في تکثیر نسخه، وزيادة انتشاره، فوصل إلى أيدي أناس كثیر، فإن كان منهم الموافق الذي لا يتأثر بذلك، فمنهم غيره ممن ذكرت سابقاً، وكثير منهم لا يقنعهم رد الأستاذ، وهب<sup>(۱)</sup> أنهم لا يميلون إلى بطلانه، لكنهم متوقفون، وتفعل تلك الكلمات في أنفسهم فعلها.

وبعد، فلو أني ذكرت تلك المقالات لكان للأستاذ أن يتهمني بأنني ذكرتها تشفيأً وتشنيعاً، ولا ريب أن قوله هذا يكون أولى بالقبول.

فأما ذكرها مع كلام الأستاذ فيها، فقد أوضحت أن ذلك ليس من مقصودي، على أنه ليس من الضروري أن أوافق الأستاذ في كلّ كلام تكلم به في تلك المقالات، فذكرى لها يستدعي أن أناقش الأستاذ فيما لا أواافقه عليه. وهذا أبعد عن مقصودي وأبعد.

ثم قال (ص ۲۰): «وهو يسعى في تحميل الروايات الكاذبة على أكتاف ثقات يضعهم في الأسانييد بدل الضعفاء، وأنا أسعى في رد البضاعة الزائفة إلى أصحابها المتهمين...».

[ص ۱۶] أقول: قد قدّمتُ أنه لا شأن لي بمتون الروايات أكاذبة زائفـة، أم على خلاف ذلك، وإنما اعنتـيت بإثبات تطـرف الأستاذ. وعلى فـرض أن تلك الروايات - أو بعضـها - كاذبة زائفـة، فإنـما الحق ترـكها لـصاحبـها الذي هي له في نفسـ الأمر، وإنـ ضرـته أو ضـرتـ غيرـه.

---

(۱) رسمـها في الأصل: «وـهم» ولـعلـه سـبقـ قـلمـ.

فاما جعلها لغيره، انتصاراً للهوى، فعدوان لا ريب فيه، سواء أكان  
الهوى حقاً أم باطلأ.

هذارأيي، فإن كان الأستاذ يستحٌل مثل هذا العدوان، اتباعاً للمثل  
العصري: «الغاية تبرر الواسطة»، فله رأيه!

وأقول ما قال الأستاذ في خاتمة هذا الفصل: «هذا طريق، وذاك طريق،  
والله المستعان».

ثم ذكر الأستاذ (ص ٢١ - ٢٣) الفصل الثاني في تتبع اعترافاتي.

قال: « فمن ذلك رميء إباهي في مفتتحي القسمين من طليعته بالطعن في الأئمة،  
من غير ذكر أي دليل».

[ص ١٧] وفي (ص ٣٦، ١٤٣) من «التأنيب» شيء عن أحمد، وكفى  
بالطعن في اعتقاد أخص الناس به، كابنه عبد الله، وخواص أصحابه، مع  
محاولة استيعابهم = محاولة للطعن فيه.

وفي الكلام في محنـة خلق القرآن من الرمز والهمز ما لا يسع المناقش  
أن لا يعتدّ به.

وفي (ص ١١٦، ١٠٠، ١٠٥) من «التأنيب» بعض ما يتعلق بمالك،  
وكلامه في الشافعي لا يقل عن ذلك، بل لعله أكثر، وحسبك بطبعـه في نسـه.  
وقد شرحت ذلك في ترجمـة الشافعي من «التنكيل»<sup>(١)</sup>، ورأـت أن أفرـدهـا  
عن «التنكيل» لطـولـها<sup>(٢)</sup>.

---

(١) (رقم ١٨٩).

(٢) تقدمـت إشارـة المؤـلف إلى ذلك (ص ٩).

وكان الأستاذ يتجاهل هنا أن الإسراف في رفع إحدى الكفتين وإبلاغ في خط الأخرى. والإسراف في رفع أحد العَدْلَيْن إسقاط الآخر، قد يؤدي إلى إسقاطهما معاً. أولاً يسمح لي الأستاذ – وأنا شافعي – بأن أعتقد رُجحان الشافعي على ما قرره الفقهاء؟!

وإن صحّ ما تظنه أني من اللامذهبية الحديثة، يعني الذين يقولون: لا تقلد أحداً، أو الذين يتسبّبون إلى مذهب، ولكن إذا بان لهم رُجحان دليلٍ غيره اختاروه؛ فالغالب في هؤلاء اتباع النصوص. وتفاوت الأئمة فيما يتعلق بالرواية، ومعرفة النصوص – على ما هو الظاهر المشهور – معروفة.

ومن المعلوم أن الفريقين لا يوافقون الأستاذ على استنباطاته، بل يعدون بعضها مكابرة.

هذا، وقد ضاق الأستاذ ذرعاً بتقديم<sup>(١)</sup> ابن عبد البر في «الانتقاء» مالكاً، فالشافعي، على أبي حنيفة في الذّكر، فذهب يتمحّل لذلك وجهًا في تعليقه عليه، غير مبالٍ بمخالفته للظاهر الذي يدلّ عليه حال ابن عبد البر وقاله.

وقد غضب الأستاذ على إمام الحرمين تلك الغضبة، لسعيه في ترجيح مذهب الشافعي.

[ص ١٨] وإن كلفني الأستاذ أن أكتفي بإظهاره الثناء على الأئمة في بعض الموضع، على ما فيه من دخائل، وأغْضُ النظر عما وراء ذلك = فهلا حَجزَه

---

(١) تف Shi المداد عند هذه الكلمة ولعلها ما أثبتت.

ما يراه في «الطليعة» (ص ٤) <sup>(١)</sup>: «فرأيت الكوثرى تعدى ما يوافقه عليه أهل العلم من توقير أبي حنيفة، وحسن الذبّ عنه، إلى ما لا يرضاه عالم متثبت؟!»

هلا حجّزه هذا عن رمي بمعاداة أبي حنيفة، وأنني إنما بينت ما وقع في «التأنيب» من تبديل الثقة بالضعف، ونحو ذلك؛ لتشيّط تلك المتون؟! مع أنه لو لم يكن لي مغزى في ذلك إلا بيان الواقع لكفاني عذرًا، كيف ولني مغزى آخر كما تقدم؟!

ثم قال (ص ٢٤): «وكذلك ليس من معتقد أهل الحق رفع الصحابة رضي الله عنهم إلى مستوى العصمة».

أقول: ولا أنا ادعى ذلك.

ولم يقتصر الأستاذ في كلامه في أنس على أن يقول: «ليس بمعصوم»، بل قال ما تراه في «الطليعة» (ص ٩٩) <sup>(٢)</sup>.



---

(١) (ص ٣).

(٢) (ص ٧٧).

## الباب الثاني في النظر في أجبته عن اعتراضاتي في «الطليعة»

### جواباته عن الفرع الأول، وتحته اثنا عشر مثالاً

وموضوع هذا الفرع: تبديل الأستاذ في الأسانيد التي يجب الطعن فيها  
الراوي الثقة بسمى له متكلماً فيه.

\* المثال: (١ و ٢). راجع «الطليعة» (ص ١١ - ٢٠) (١).

حاول الأستاذ (ص ٢٤ - ٣٠) الجواب عما في «الطليعة» (١٢ - ٢٠)،  
ودعاه إلى التطويل أنها أول صدمة! ولا بأس بأن أسايره، ليتبين مقدار فوزه  
أو خبيته!

أصل السندي في «تاریخ الخطیب» (٢) هكذا: «أخبرنا محمد بن  
عيسى بن عبد العزیز البزار بهمدان، حدثنا صالح بن أحمد التميمي  
الحافظ، حدثنا القاسم بن أبي صالح، حدثنا محمد بن أيوب، أخبرنا  
إبراهيم بن بشار، قال: سمعت سفيان بن عيينة».

فقال الأستاذ في «التأنیب» (ص ٩٧): «في سنده صالح بن أحمد التميمي،  
وهو ابن أبي مقاتل القراطي، هروي الأصل، ذكر الخطیب عن ابن حبان: أنه كان  
يسرق الحديث...»

والقاسم بن أبي صالح الحذاء: ذهبت كتبه بعد الفتنة، فكان يقرأ من كتب

---

(١) (ص ٥ - ١٣).

(٢) (٤١٢ / ١٣).

الناس، وكُفٌّ بصره. قاله العراقي. ونقله ابن حجر في «لسان الميزان»<sup>(١)</sup>.

ومحمد بن أيوب بن هشام الرازي: كَذَبَهُ أَبُو حَاتِمْ...».

[ص ١٩] وفي «الطليعة» (ص ١٣): «أما صالح المذكور في السنن فهو صالح بن أحمد، وهو موصوف في السنن نفسه بأنه:

- ١ - تميمي.
- ٢ - حافظ.
- ٣ - ويظهر أنه هَمَدَاني؛ لأن شيخه والراوي عنه هَمَدَانيان.
- ٤ - ويروي عن القاسم بن أبي صالح.
- ٥ - ويروي عنه محمد بن عيسى بن عبد العزيز.
- ٦ - وينبغي بمقتضى العادة أن يكون توفي بعد القاسم بمدة.
- ٧ - وينبغي بمقتضى العادة أن [لا]<sup>(٢)</sup> يكون بين وفاته، ووفاة الراوي عنه مدة طويلة مما يندر مثله.

وهذه الأوجه كلها متنافية في حق القيراطي، فلم يوصف بأنه تميمي، ولا بأنه حافظ، وإن قيل: كان يُذكر بالحفظ، فإن هذا لا يستلزم أن يطلق عليه لقب «الحافظ»، ولم يذكر أنه هَمَدَاني، بل ذكروا أنه هروي الأصل سكن بغداد، ولم تُذكر له رواية عن القاسم، ولا لمحمد بن عبد العزيز رواية عنه. وكانت وفاته سنة (٣١٦)، أي: قبل وفاة القاسم باثنتين وعشرين سنة، وقبل وفاة محمد بن عيسى بن عبد العزيز بأزيد من مائة سنة».

---

(١) (٣٧١ / ٦).

(٢) أُسقطت في الطبع. [المؤلف].

ولم أكن وقفت على وفاة محمد بن عيسى، وإنما بنيت ما تقدم على ما صرحووا به من أن الخطيب أدركه بهمدان، وتاريخ رحلة الخطيب معروف، ثم بعد الإرسال للطبع وقفت على الترجمة في «تاريخ بغداد» نفسه (ج / ٢، ص ٤٠٦)، وفيها أنه قتل سنة (٤٣٠).

ووقع هناك «محمد بن عيسى بن العزيز»، وقد أشار إليه الأستاذ (ص ٢٩) من «الترحيب»، ولكن يظهر أنه عرف أني لم أكن وقفت على الترجمة، فضلاً على بالتصريح! بل قال: «على أن زيادة «عبد» على جد محمد بن عيسى، المدون في «تاريخ الخطيب» باسم «العزيز»، ليكون: ابن عبد العزيز، المتأخر الوفاة، ربما تكون مما لا يقتنع به سوى الأستاذ الناقد الذي لا يرى أساساً في جعل «الصواف» هو «السوق».

وهذه العبارة موجّهة، يمكن حمل قوله: «المدون في تاريخ الخطيب» على ما وقع في السندي، فقد يكون الأستاذ قد أدى الإيهام، لكنه أردَّ عليه بأن الذي في السندي «محمد بن عيسى بن عبد العزيز»، وأنه نفسه أثبته كذلك في «التأنيب»، وفي «الترحيب»، فحيثُدِّي يتضاحك الأستاذ قائلاً: «هذا اليماني يتغالط، ليرمي بياته، [ص ٢٠] فقيسوا سائر كلامه على هذا»!

وفي الترجمة في «التاريخ»: «سمع...، وصالح بن أحمد الهمذاني الحافظ،... وكتب أنا عنه بهمدان».

والأستاذ يرى....<sup>(١)</sup> أنه هو الذي في السندي، سقط من نسخة «التاريخ» لفظ «عبد»، ولذلك اقتصر في التوقف عن ذلك على قوله: «ربما».

---

(١) هنا كلمة لم تتبين كتبت فوق السطر.

أقول: فعلى هذا، يبدل مكان قوله في آخر العبارة السابقة المنقولة عن «الطليعة»: «بأزيد من مائة سنة»، بلفظ «بمائة وأربع عشرة سنة».

فأنا إنما احتججت بسبعة أوجه، كما أثبته مع الأرقام، ومعلوم أنه إذا كان منها ما لا يكفي بمفرده لإثبات الدعوى، ولكن المجموع كافٍ، لم ينبغي لعالم المناقشة بأن منها ما لا يكفي وحده.

على أنَّ من تتبع صنيع أهل العلم في التمييز بين المتفقين وجدهم كثيراً ما يفزعون إلى قرينة إنما تفيد الرجحان. راجع «فتح المغيث» (ص ٤٤٩ - ٤٥٠).<sup>(١)</sup>

ومما قاله هناك: «ويزول الإشكال عند أهل المعرفة بالنظر في الروايات... أو باختصاص الراوي بأحد هما، إما بأن لم يرو إلا عنه فقط... أو بأن يكون من المكثرين عنه، الملازمين له، دون الآخر... أو بكونه - كما أُشير إليه في معرفة أوطن الرواية - بلدِي شيخه، أو الراوي عنه إن لم يُعرَف بالرحلة، فإن بذلك وبالذى قبله يغلب على الظن تبيين المهمل. ومتى لم يتبيّن ذلك بواحد منها... فيرجع فيه إلى القرائن والظن الغالب».

ومعلوم أن المعروفين بصحبة جابر بن عبد الله الصحابي، إذا قال أحدهم - وإن كان مدلساً - «سمعت جابرًا يقول: قال النبي ﷺ...» = لا يتردد أهل العلم - قديماً وحديثاً - في حمله على جابر بن عبد الله الصحابي، وإن عرفوا أنه كان في عصر الراوي أو بلدته كثيرون اسم كل منهم «جابر». وهكذا الحال في «أنس» وغيره، وأمثلة ذلك أكثر من أن تحصى.

---

(١) (٤/٢٨٣) - طبعة الجامعة السلفية.

والأستاذ نفسه يجري على ذلك حيث لا يخالفه هو واه.

ونظير ذلك صنيع أهل العلم في الترجيح بين النصوص المتعارضة، فإنهم يكتفون بأدنى مرجح.

[ص ٢١] ثم بينت بعد ذلك أن تلك الأوجه السبعة إنما تنطبق على الحافظ صالح بن أحمد بن محمد أبي الفضل التميمي الهمذاني، روى عن جماعة، منهم: القاسم بن أبي صالح، وروى عنه جماعة، منهم: محمد بن عيسى، وكانت وفاته سنة (٣٨٤)، ووقع في «الطليعة» (ص ١٥): «وإذ كانت وفاة هذا الحافظ سنة (٣٨٤)، فهي متأخرة عن وفاة القاسم بستة (كذا) وأربعين سنة، ومتقدمة على وفاة محمد بن عيسى بنيف وثلاثين سنة».

أما إذا تبين أن وفاة محمد بن عيسى كانت سنة (٤٣٠) – على ما مر – فينبغي أن تُجعل هذه العبارة هكذا: «.... فهي متأخرة عن وفاة القاسم بست وأربعين سنة، ومتقدمة على وفاة محمد بن عيسى بست وأربعين سنة...».

ثم قلت: «ومثل هذا يكثر في العادة...».

فاعترض الأستاذ في «الترحيب» أولاً جزمي بأن المذكور في السندي هو صالح بن أحمد بن محمد أبو الفضل التميمي الهمذاني الحافظ الثقة المأمون، لا صالح بن أبي مقاتل الهروي المطعون.

قال الأستاذ (ص ٢٥): «فيقول [اليمني] في شخص اكتنفه راويان من أعلى وأسفل همدانيان: ينبغي أن يكون ذلك الشخص همدانياً أيضاً. وينبغي أيضاً أن لا يحدث هرويٌ في همدان، ولا همدانياً في هرآة».

أقول: هذا حله في الوجه الثالث من السبعة، وحاصل ذاك الوجه: أنا إذا

وجدنا رواية لمحمد بن عيسى الهمذاني عن صالح بن أبي صالح الهمذاني، ثم وجدنا في الرواية «صالح بن أحمد» رجلين، أحدهما همداني دون الآخر، فالأقرب أن يكون الهمذاني هو الواقع في السند.

وأنت خبير أن كون هذا أقرب لا يدفع أن يكون خلافه محتملاً احتمالاً قريباً، وهو الذي أبداه الأستاذ.

فالنتيجة أن احتمال «صالح بن أحمد» في المثال المذكور لأن يكون هو غير الهمذاني قريب، واحتمال أن يكون هو الهمذاني أقرب. فبقيت دعواي سالمة.

قال: «وبن يعني - أيضاً - أن لا ينسب من هو تميمي نسباً إلى هرة بلدًا».

أقول: يريد بهذا الخدش في الوجه الأول، وأنت خبير أن حاصل الوجه الأول أنّا إذا وجدنا [ص ٢٢] لمحمد بن عيسى رواية عن صالح بن أحمد التميمي عن القاسم بن أبي صالح، ثم وجدنا رجلين: نُسب أحدهما في ترجمته في الكتب بأنه تميمي، ولم يُنسب الآخر في ترجمته، على تعدد مواضعها هذه النسبة = فإنه يكون الأقرب أن الواقع في السند هو المصحّح في ترجمته بأنه تميمي.

واعتراض الأستاذ هنا أبعد من الذي قبله، كما لا يخفى على المتذرّ.

وإنما يكون في هذا احتمال قريبٌ، واحتمال بعيدٌ، لا قريب وأقرب.

قال الأستاذ: «وبن يعني - أيضاً - أن لا يدعى حافظاً من يذكر بالحفظ».

أقول: يريد بهذا الخدش في الوجه الثاني.

وحاصله: أننا إذا وجدنا رواية لمحمد بن عبد العزيز عن صالح بن أحمد الحافظ عن القاسم بن أبي صالح، ففتشنا، فوجدنا رجلين يقال لك كل منهما: صالح بن أحمد، أحدهما منعوت في ترجمته حيث وقعت به «الحافظ»، ولا يُكاد يُذكر في غيرها إلا مع هذا النعت، وهو مذكور في طبقات الحفاظ. والآخر لم يُطلق عليه هذا اللقب، لا في ترجمته حيث وقعت، ولا حيث يذكر، وإنما في ترجمته أن بعض أهل العلم ذكره وقال: «كان يُذَكَّر بالحفظ».

والحال في هذا الوجه كالحال في وجه «الهمذاني»، إن لم يكن كوجه «التميمي».

قال الأستاذ: «فيبني [اليمني] على هذه الانبعاءات البت في الرجل الثقة الذي يحاول إحلاله محل الضعيف».

أقول: قد علمت أنني لو بنيت الحكم على واحدٍ من هذه الثلاثة، بناء على أنه الأرجح، لكان لذلك وجه، لكنني لم أبن على واحدٍ منها، ولا على تلك الثلاثة، بل على مجموع سبعة، هذه الثلاثة أضعفها! فشاغب الأستاذ في تلك الثلاثة، ثم ذكر أنه لا فائدة للمشاغبة في رجل أو رجلين !!

ثم ذكرت في «الطليعة»<sup>(۱)</sup> أن الأستاذ زعم أن «محمد بن أيوب»، الواقع في السندي، هو محمد بن أيوب بن هشام - الضعيف -. والنظر يقتضي أنه محمد بن أيوب بن يحيى بن الضريس الحافظ الثقة. وذلك لوجهين:  
الأول: أن المشهور في ذلك العصر، والمتبادر عند الإطلاق، إذا أطلق

---

(۱) (ص ۱۲).

«محمد بن أيوب» هو ابن الضريس الحافظ.

الثاني: أن الواقع في السنن يروي عن إبراهيم بن بشار الرمادي، وأن المزّي ذكر في ترجمة إبراهيم في الرواية عنه: محمد بن أيوب بن يحيى بن الضريس.

وغضدت ذلك بقولي: «وقد احتاج الكوثري (ص ١١٤) في معارضته ما رواه ابن أبي حاتم عن أبيه عن ابن أبي سريح بما رواه الخطيب عن البرقاني عن أبي العباس بن حمدان عن محمد بن أيوب عن ابن أبي سريح، وذلك بناءً من الكوثري على أن شيخ ابن حمدان هو محمد بن أيوب بن يحيى بن الضريس؛ لشهرته، هذا مع أنه لا يُعرف لابن الضريس روایة عن ابن أبي سريح».

ثم ذكرت ما ظهر لي من القرائن التي تدلّ أن التبديل كان عمداً. ثم ذكرت أنه لم يكن للأستاذ فائدة في كلامه في هذا السنن؛ فإن تلك المقالة نفسها ثابتة عن إبراهيم بن بشار من غير هذه الطريق. ذكرها ابن عبد البر في «الانتقاء» (ص ١٤٨)<sup>(١)</sup> عن «تاريخ ابن أبي خيثمة» قال: حدثنا إبراهيم بن بشار...

و «الانتقاء» تحت نظر الكوثري كل وقت...

قال الأستاذ (ص ٢٥) من «الترحيب»: «ولم يدر [اليمني] المسكين أن ذلك الخبر في السقوط بحيث لا يمكن أن يقوم على قدم، فضلاً عن قدمين... لاستحالة المتن، ووجود ما يسقط الخبر سوى هذا الرجل» يعني: صالح بن أحمد.

---

(١) (ص ٢٧٥ - المحققة).

[ص ٢٤]<sup>(١)</sup> وقال (ص ٢٧): «ومحمد بن أيوب: أعدُه ابن هشام الرازى - المضعَف -، وهو يجعله ابن الضريس - المؤثِّق -، فماذا يفيد ذلك؟».

وقال (ص ٢٥): «فما الفائدة المرجوة من المشاغبة في رجل أو رجلين في السنن، بعد استحالة المتن في العادة، وجود إبراهيم بن بشار الرمادى...».

[ص ٢٥] أقول: أما أنا فقد بینت مقصودي في الباب الأول<sup>(٢)</sup>، والذي ينبغي أن يُسأل هو الأستاذ، فيقال له: فما الذي دعاك إلى تلك المغالطة، ثم إلى هذه المكابرة؟!

[ص ٢٦] ثم ذكر في (ص ٢٦) أنه قد سبقه إلى القول بأن صالح بن أحمد في السنن [هو المضعَف]<sup>(٣)</sup> الملكُ المعظَّم، واللجنة الأزهرية القائمة بالتعليق على «تاريخ الخطيب».

قال: «ولا أدرى كيف فات الأستاذ الناقد كل هذا؟».

أقول: لم أقف إلى الآن على رد الملك عيسى، ولا على الطبعة الثانية للمجلد الثالث عشر من «تاريخ بغداد»، وإنما تيسر لي الوقوف على الطبعة الأولى.

ثم أقول: أما الملك عيسى، فقد شرحت بعض حاله في ترجمة الشافعى<sup>(٤)</sup>، وقد عهدت من الأستاذ لا يقلده، بل خالفه في بعض الموضع.

قال (ص ٥٦) من «التأنيب» في ذِكر مسدد بن قطن: «أبو مسدد قطن بن

(١) ضرب المؤلف على أغلب صفحتي ٢٤ و ٢٥.

(٢) (ص ٩ - ١٠).

(٣) زيادة يستقيم بها السياق، وانظر «الترحيب» (ص ٣٢٠ - ٣٢١).

(٤) «التنكيل» (رقم ١٨٩).

إبراهيم...، وليس المراد: قطن بن نسير كما ظن ذلك الملك المعظم، وما وقع في كتاب الملك المعظم - المطبوع - من ذكر « بشير » بدل « نسير » تصحيف، وكذلك ما وقع في تعليق الطبعة الثانية من ذكر « بشر » بدل « نسير » تصحيف آخر، ومتابعة اللواهم في « قطن »، ولا شأن لابن نسير هنا، وإنما المراد هو أبو مسدود قطن بن إبراهيم، لما ذكرنا، ولم يكن لقطن بن نسير ابن يُسمى مسدداً.

وفي هذا بيانٌ لقيمة كلام الملك عيسى في زعمه أن صالحًا هو ابن أبي مقاتل، ولقيمة متابعة اللجنة الأزهرية - إن كانت تابعت الملك عيسى، ولم تقلد الأستاذ -، وبيان لأن الأستاذ لا يقلد عيسى ولا اللجنة.

وفي «الطليعة» قرائن استدلت بها على معرفة الأستاذ بالواقع وتغافله عنه، والعلم عند الله عز وجل.

ثم أعاد الأستاذ (ص ٢٨) ذكر سبق الملك عيسى واللجنة الأزهرية إلى ما ذكر، ثم قال: «ومع هذا.. لا مانع لدى من قبول تحقيق الأستاذ اليماني في عد صالح بن أحمد في السندي هو المؤتّق، مقدّراً بحثه، شاكراً فضله، ومعترفاً بأنني كنت وهمت».

أقول: لا جَرمَ لو بدأ الأستاذ بهذا ونحوه، ثم عَدَلَ في قوله، وجرى على هذا المنهاج؛ لاتهمت نفسِي فيما زعمت من أنه فعل ما فعل عن عمد، ولتلقيت صنيعه بغاية الشكر والتقدير، والتجليل والتوقير، لأن في ذلك إظهار مزية لي، فإن قدرني عند نفسي حقير، ولكن لشرف الرجوع إلى الحق إذا تبيّن، وفضيلة الاعتراف بسبق الواقع فيما لا يُستَحسن، ثم لبعشي ذلك على تغيير كثير من عبارات [ص ٢٧] «التنكيل».

لكن جاء هذا الاعتراف مدفوناً فيما لا يناسبه، فقد قال الأستاذ عقب

ذلك: «لكن قبولي لحقيقة هكذا لا يوصله إلى نتيجة يتواخها من إثبات أن أبا حنيفة جرىء في دين الله».

أقول: قد علمت أن المتن لم يكن يهمني، وأنه إذا ثبت كان له محامل سائغة.

أقول: يأبى الأستاذ إلا أن يعيدها جذعة!

فأقول: بين وفاتي الرجلين ثمانين وستون سنة، فإن ساغ للأستاذ مع ذلك أن يعَدَّ هما من طبقة واحدة، وبين وفاة الراوي عن صالح بن أحمد ووفاة القيراطي مائة وأربع عشرة سنة!

وقد عَلِم الأَسْتَاذ - وَعَلِم كُلُّ عَارِفٍ بِعِلْمِ الرِّوَايَةِ - أَنَّ الْجِهِيدَ الْخَرِّيْتَ  
- إِنْ كَانَ هُنَاكَ مِنَ الْأَئِمَّةِ مَنْ يَعْتَرِفُ لِهِ الأَسْتَاذُ بِهَذَا الْلَّقْبِ! - كَانَ يَحْزُمُ  
بِنَحْوِ مَا جَزَمَتْ بِهِ لِدَلِيلٍ دُونَ مَجْمُوعِ تِلْكَ الْأَوْجَهِ السَّبْعَةِ بِكَثِيرٍ.

ثم ذكر (ص ٢٩) أنه لا يبعد سقوط اسم بين اسمي الروايين.

يعني أن يكون الأصل: محمد بن عبد العزيز البزار بهمذان... حدثنا صالح بن أحمد التميمي الحافظ. فيكون بين محمد وصالح رجل سقط، ويكون صالح هو القيراطي.

**وذهب الأستاذ يُقرّب احتمال ذلك!**

[ص ٢٨] وأقول: ذَكَرْنِي هذا كلمة لأبي حنيفة في شأن المنازرة<sup>(١)</sup>، والأستاذ يعلم أن هذا الاحتمال الذي أبداه يحتاج مُدَعِّيه إلى حجة، ولا حجة هنا، ولا شبهة، بل الأدلة متوفّرة على نفي ذلك، كما سبق.

ثم ذكر [ص ٢٦ - ٢٧] حال القاسم بن أبي صالح.

وفي كلامي في «الطليعة» [ص ١٦ - ١٧]<sup>(٢)</sup> ما يُعلَم به وهن كلام الأستاذ هنا وسقوطه، فلا حاجة لإعادته.

ثم قال [ص ٢٩]:

\* المثال ٣. «الطليعة» [ص ٢٠ - ٢٢]<sup>(٣)</sup>.

قال الأستاذ [ص ٣٠]: «فمن أين له أن يزعم أن من روى عنه التاجر لم يرو عنه حور؟».

أقول: جواب هذا في «الطليعة» نفسها.

ثم قال [ص ٣١]: «على أن التاجر على فرض أنه هو شيخ يعقوب الفسوسي، يكون من لا يحتاج به في نظر يعقوب، حيث يقول: كتبت عن ألف شيخ وكسر، كلهم ثقات، ما أحد منهم أتسخده عند الله حجة إلا أحمد بن صالح بمصر، وأحمد بن حنبل في العراق... فماذا يفيد توثيق من لا يحتاج به. وقد حذف الأستاذ [اليماني] عجز كلام الفسوسي هذا؛ لئلا يخدش في الاحتجاج به».

---

(١) لم أتبين الكلمة المقصودة.

(٢) [ص ١٠ - ١١].

(٣) [ص ١٣ - ١٥].

أقول: الذي في السند من روایة يعقوب عن أَحْمَدَ بْنَ الْخَلِيلِ.

فزعم الأستاذ أن أَحْمَدَ بْنَ الْخَلِيلِ هو الْمُلْقَبُ «حور»، وهو ضعيف جدًا. وبينت أنا أنه أَحْمَدَ بْنَ الْخَلِيلَ الكاتب، وأقمت الدليل على ذلك.

فمن ذلك: أن روایة يعقوب عن أَحْمَدَ بْنَ الْخَلِيلَ الكاتب معروفة مذكورة في الكتب، دون «حور». وأكددت ذلك بأن يعقوب إنما كتب عن الثقات، فالظاهر أن لا يروي عن «حور» الذي ليس بشقة. [ص ٢٩] وذكرت شاهدًا لهذا المعنى الأخير عبارة يعقوب المذكورة، إلى قوله: «كلهم ثقات».

وذلك محصل لمقصودي على كُلّ حال؛ لأن بقية العبارة، وهو قوله: «ما أحد منهم أَتَّخِذَهُ عند الله حجة إِلَّا أَحْمَدَ بْنَ صَالِحَ بِمَصْرِ، وَأَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلَ فِي الْعَرَاقِ» = لا ينافي مقصودي قطعاً، فإن مقصودي أنه يبعد أن يكون أَحْمَدَ بْنَ الْخَلِيلَ الواقع في السند هو «حور»؛ لأن «حور» غير ثقة، ويعقوب كتب عن الثقات.

والقطعة التي ترکتها من عبارة يعقوب لا تنافي هذا، ضرورة أنها لا تعطي أن شيوخ يعقوب سوى الأحمديين ليسوا بثقات.

ودعوى الأستاذ في «الترحيب» أنه يصير المعنى: أن شيوخ يعقوب سوى الأحمديين ثقات لا يحتاج بهم = مغالطة جديدة.

أما أولاً: ففي شيوخ يعقوب أمثال جِبَانَ بْنَ هَلَالَ، وأبِي نُعَيْمَ الفضل بن دُكَينَ، وأبِي الوليد الطيالسي، ومن هم عند أهل العلم أثبت من أَحْمَدَ بْنَ صَالِحَ، وقد احتاجَ بهم أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلَ وَأَحْمَدَ بْنَ صَالِحَ - معاً -

بل مدار السنة عليهم وعلى من هو مثلهم أو دونهم. فكيف يُعقل أن يزعم  
يعقوب أنه لا يحتاج بهم؟!

وأما ثانياً: فالعبارة بظاهرها - فضلاً عن حقيقتها - لا تعطي هذا المعنى،  
إذ لا يلزم من كون الراوي ليس بحججة أن لا يكون ثقة؛ لأن كلمة «حججة»  
أبلغ من كلمة «ثقة»، وقولهم: «فلان ليس بحججة»، وإن كانت معدودة من  
صيغ الجرح، فليس مثلها قولهم: «فلان ثقة وليس بحججة».

وقد قال عثمان بن أبي شيبة في أحمد بن عبد الله بن يونس: «ثقة  
وليس بحججة»<sup>(١)</sup>.

وروي عن أبي داود أنه سُئل عن رجل فوثقه، فقيل له: هو حجة؟ قال:  
الحججة أحمد بن حنبل<sup>(٢)</sup>. ولا يخفى أنABA داود يحتاج بكثير جداً من الرواية  
غير أحمد بن حنبل.

وأما ثالثاً: فالذي يظهر من فحوى العبارة - مع ما قدمته - أن يعقوب لم  
يرد بقوله: «أَتَخْذِهِ عَنْ اللَّهِ حِجَّةً» الاحتجاج بروايته، وإنما أراد بها الاقتداء  
في العقيدة، والهدي، والسيرة، والفقه، والورع.

هذا، ولو وفق الأستاذ لما لا يبعد عن الصواب ذاك البعد، لقال: عبارة  
يعقوب إنما تعطي [ص ٣٠] أن العدد الذي ذكره من شيوخه «ألف شيخ  
وكسر» ثقات، ولا يلزم من ذلك أن يكون شيوخه كلهم ثقات؛ أما أولاً: فلان  
العدد لا مفهوم له، فقوله: «كتبت عن ألف شيخ وكسر» لا يلزم منه أنه لم

(١) انظر «تهذيب التهذيب»: (٥٠ / ١٦).

(٢) رواه عنه الآجري. انظر «تهذيب الكمال»: (٣ / ٢٩٠)، و«تهذيب التهذيب»  
(٤ / ٢٠٧-٢٠٨) في ترجمة سليمان بن عبد الرحمن بن عيسى التميمي.

يكتب عن غيرهم، فلعل العدد المذكور هم الذين يقول يعقوب: إنهم ثقات.  
ويكون قد كتب عن جماعة من الضعفاء.

ثم يستدل الأستاذ على إثبات هذا بأن يراجع ترجمة يعقوب في الكتب،  
ويتبع شيوخه، فيجد فيهم بعض الضعفاء.

ومن هذا احترزت في «الطليعة»، فلم أقل: «شيوخ يعقوب ثقات»، ولا  
«شيوخ يعقوب كلهم ثقات»، وإنما قلت (ص ٢١)<sup>(١)</sup>: «وقد قال يعقوب بن  
سفيان...». وقلت (ص ٢٢)<sup>(٢)</sup>: «ويعقوب كتب عن الثقات».

وذلك أني لم أراجع في ذاك الوقت شيوخ يعقوب، بل قلت في نفسي:  
إن كان فيهم مَنْ هو ضعيف، فإن ذلك لا يدفع مقصودي، إذ غاية الأمر أن  
يبقى أن في شيوخ يعقوب ضعفاء، وغالب شيوخه ثقات، فيحصل مقصودي  
بأن الأولى العمل على الغالب. وهذا كافٍ لما قصدته من تأييد الدلائل  
الأخرى، فتدبر.

ولم يكن مقصودي هناك إثبات أن أحمد بن الخليل التاجر ثقة في  
نفسه، ومع ذلك أشرت إليه بقولي (ص ٢١)<sup>(٣)</sup>: «وثوثيق الأئمة له، وفيها». أي في ترجمته من «التهذيب».

\* المثال ٤. في «الطليعة» (ص ٢٢ - ٢٩)<sup>(٤)</sup>.

---

(١) (ص ١٤).

(٢) (ص ١٤).

(٣) (ص ١٤).

(٤) (ص ١٥ - ٢٠).

اعترف الأستاذ (ص ٣٣) على جمجمة لا أناقشه فيها!، فمن أحب فليقابل كلامه بما في «الطليعة».

\* [ص ٣١] المثال ٥ . من «الطليعة» (ص ٢٩ - ٣٠) (١).

تعرض الأستاذ لهذا (ص ٣٣)، وثبت على دعواه، فلا بأس بالإيضاح.  
فأقول: هناك رواية عن الحسن بن علي الحلواني: حدثنا أبو عاصم،  
عن أبي عوانة.

فزعم الأستاذ أن أبو عاصم هو العباداني الضعيف، لا النبيل الثقة،  
دفعت ذلك بأن النبيل «هو المشهور بأبي عاصم في تلك الطبقة، والمراد  
عند الإطلاق، وعنه يروي الحلواني، كما في ترجمة الضحاك من «تهذيب  
التهذيب» (٢)، وترجمة الحلواني من «تهذيب التهذيب» (٣).»

وهناك رواية ثانية من طريق أبي قلابة الرقاشي عن أبي عاصم عن سفيان  
الثورى.

وثلاثة عن مسدد عن أبي عاصم عن الثوري.

ذكرهما الأستاذ في «التأنيب»، وقال: «وربما يكون أبو عاصم في السندين  
هو العباداني»، فدفعت ذلك بنحو ما تقدم، وبأن النبيل هو المعروف بالرواية  
عن الثوري، كما في ترجمة النبيل من «تهذيب التهذيب» (٤)، وترجمة

---

(١) (ص ٢٠ - ٢١).

(٢) (٤٥١ / ٤).

(٣) (٢ / ٣٠٢) ولم يذكره ضمن من روى عنه، وذكره في «تهذيب الكمال»: (٢ / ١٥٣).

(٤) (٤٥١ / ٤).

الثوري من «تهذيب المزي»<sup>(١)</sup>، وعنه يروي أبو قلابة الرقاشي كما في ترجمته من «تاريخ بغداد»<sup>(٢)</sup>.

فاقتصر الأستاذ - فيما يظهر من كلامه - على الكلام في الأثر الأول، واعتذر عن قول: «هو المشهور في تلك الطبقة، والمراد عند الإطلاق» بقوله: «عادة أصدقائنا هؤلاء أن يذكروا كنية لضعيف يشاركه فيها ثقة، تمهدًا لادعاء أنها في سند المثالب لذلك الثقة».

وكانه يشير بهذا إلى أن الرواة أطلقوا حيث كان ينبغي لهم أن يقيدوا، قصدًا منهم لإيهام أن أبي عاصم هو النبيل. ولم يتعرض لبقية ما استدللت به، لكن عارضه بأن أبي عاصم «من كبار المناضلين عن مذهب أبي حنيفة بالبصرة، بكل ما أوتي من حول وطول، وقد امتلأت الكتب بما قاله ورواه في مناقب أبي حنيفة وما ثرّه».

أقول: لا شأن لي بتتبع ما روي عن أبي عاصم في المناقب؛ لئلا يهيج إخواننا ويوجهوا قائلين: لم يقتصر اليماني على السعي في تثبيت المثالب [ص ٣٢] حتى أخذ يسعى في تقويض روایات المناقب! بل أقتصر هنا على لفت نظر العارف إلى أمرين:

الأول: هل يسوع اتهام الرواة الثقات بذلك التدليس الشنيع؟

الثاني: هل ثبت روایة الحلواني والرقاشي ومسدّد عن أبي عاصم العباداني، وروایة العباداني عن الثوري، بمجرد استبعاد أن يروي النبيل عن

---

(١) (٢١٩/٣).

(٢) (٤٢٥/١٠).

غیره ما فيه غض من أبي حنيفة؟

\* المثال ٦ . «الطليعة» (ص ٣٠-٣١) (١).

حاصل هذا المثال: أنها جاءت رواية عن «الأبار: أخبرنا أحمد بن إبراهيم قال: قيل لشريك....».

فذكر الأستاذ أن أحمد بن إبراهيم هو النكّري، ولفظه لفظ انقطاع، ولم يدرك شريكًا إلا وهو صبي.

فقلت في «الطليعة» (٣٠-٣١): «أول مذكور ممن يقال له أحمد بن إبراهيم في «تاريخ بغداد»، و«تهذيب التهذيب»: أحمد بن إبراهيم بن خالد الموصلي، وذكر الخطيب سماعه من شريك». هذا هو الصواب، ووقع في المطبوع: «وذكر إسماععه من شريك». ونبه الأستاذ على أنه ليس في «تهذيب التهذيب» ذكر إسماععه من شريك. وصدق الأستاذ.

قال الأستاذ في «الترحيب» (ص ٣٣): «وجود النكّري في سند الخبر أو عدم وجوده لا يقدم ولا يؤخر!»

أقول: المقصود بيان الواقع. وراجع «الطليعة».

وقلت في «الطليعة» - أيضًا -: «وأما قوله: «لفظ انقطاع» فيردُه أن أحمد بن إبراهيم الموصلي ثقة، وقد ثبت سماعه من شريك، ولم يكن مدلسًا...، وسيأتي شرح هذه القاعدة، وبعض دقائقها في القسم الأول من «التنكيل»، إن شاء الله تعالى».

---

(١) (ص ٢١-٢٢).

فقال الأستاذ: «ليس «قيل» مثل «عن» عندهم».

أقول: هذا من تلك الدقائق التي شرحتها في قسم القواعد من «التنكيل»<sup>(١)</sup> بأدلةها وشواهدها، فلا أطيل بذلك هنا.

وذكر الأستاذ هنا أن الخطيب لا يحتاج به فيما هو متهم فيه. يعني في شأن سمع الموصلي من شريك.

وقد تقدم الكلام على هذا في الفصل...<sup>(٢)</sup> من الباب الأول.

وبعد.. فهب أنه لم يثبت السمع، فالنكري الذي اختاره الأستاذ - مع تأخر ترجمته في «تاريخ بغداد»، و«التهذيب» - لم يُذكر له سمع من شريك، فلماذا اختاره الأستاذ؟!

#### \* المثال ٧. «الطليعة» (ص ٣١ - ٣٤)<sup>(٣)</sup>.

ذكر الأستاذ في «الترحيب»<sup>(٤)</sup> ما يتعلق بعد الله بن محمود، وسيأتي في موضعه في المثال الأول من الفرع السابع<sup>(٤)</sup>، إن شاء الله.

ومقصود هنا إنما هو شأن «أبي الوزير»، فاعترف الأستاذ بما ذكرته،

---

(١) (١٤٤ - ١٣٥).

(٢) ترك المؤلف هنا - وفي مواضع أخرى - بياضا بمقدار كلمة أملأ في إلهاقه، والموضع المشار إليه في (ص ١٣)، لكن لم يكتب المؤلف فصولاً، ولا وضع «الباب الأول» مع أنه قد عقد الباب الثاني، والظاهر أنه عنى بالباب الأول الكلام على خطبة الكتاب كما سبقت الإشارة إليه (ص ٧).

(٣) (ص ٢٢ - ٢٤).

(٤) (ص ٢٦٠).

أنه أبو الوزير محمد بن أعين، لا أبو الوزير عمر بن مطرّف.  
ثم ناقش في توثيق محمد بن أعين.

وكتبت قلت في «الطليعة» النقل<sup>(١)</sup>: «إنه كان من ثقات ابن المبارك وخصائصه، وأنه وصييه، وأن أحمد بن حنبل روى عنه، وأن ابن حبان ذكره في الثقات».

فقال الأستاذ: «توثيق ابن حبان على طريقته في توثيق المجاهيل...، وكون المرء خادماً أو كاتباً أو وصياً أو معتمداً عنده في شيء ليس بمعنى توثيقه في الرواية عندهم... وقول الناقد: أحمد بن حنبل لا يروي إلا عن ثقة رأى مبتكر، وروايته عن مثل عامر بن صالح معروفة».

أقول: أصل المقصود أن أبا الوزير الذي في السند ليس بعمر بن مطرّف المجهول، بل محمد بن أعين الذي سمعت الثناء عليه. فهبه أنه لم يثبت بما ذكره أن ابن أعين ثقة في الرواية، فقد ثبت - على الأقل - ما يقرب من ذلك، وثبت اختصاصه بابن المبارك، وروايته في تلك الحكاية هي عن ابن المبارك. فهذا كافٍ لمقصودي في «الطليعة».

على أن في جواب الأستاذ مناقشة:

أما ابن حبان، فالنظر في توثيقه مستوفى في ترجمته من «التنكيل»<sup>(٢)</sup> وبه يُعلم أن توثيقه هنا ليس كتوثيقه لبعض أتباع التابعين - مثلاً -، فمن يظهر أنه لم يعرف حديثه ولا سبّره.

---

(١) غير محررة في الأصل، وما أثبته أقرب إلى رسماها.

(٢) (رقم ٢٠٠).

وأما ثقة ابن المبارك بمحمد بن أعين و اختصاصه له، و اختياره لوصايتها، فأقل ما يدل عليه ذلك أنه كان عند ابن المبارك عدلاً غير مغفل.

وأما أحمد بن حنبل، فمعروف أنه لا يروي إلا عن ثقة عنده. و عامر بن صالح الذي روى عنه هو عامر بن صالح بن عبد الله بن عروة، [ص ٣٤] وهو مختلف فيه، و ثقه أحمد، و ضعفه غيره.

وهذا لا ينافي أن أحمد لا يروي إلا عن ثقة، إذ المقصود: «عن ثقة عنده». وهذا هو معنى قوله: «رواية الإمام أحمد عنه توثيق»، كما لا يخفى.

فغاية ما يخشى أن يخطئ أحمد، فيظن من ليس بثقة ثقة، لكن هذا خلاف الغالب. فإذا روى أحمد عن رجل ولم يجرحه غيره، حُمِّل على الغالب.

وهذا معنى ما في «فتح المغيث» (١) (١٣٤) قبل الكلام في المجهول، الخلاف فيمن روى عنه ثقة، أي يكون ذلك توثيقاً له؟ فقال: «والثالث: التفصيل، فإن عُلم أنه لا يروي إلا عن عدل كانت روايته عن الراوي تعديلاً، وهذا هو الأصح عند الأصوليين...».

ثم قال: «تممة: مَنْ كَانَ لَا يَرَوِي إِلَّا عن ثقة – إِلَّا في النادر –: الإِمَامُ أَحْمَدُ، وَبَقِيَّ بْنُ مَخْلَدٍ...».

وقوله: «إِلَّا في النادر» يشير - والله أعلم - إلى من يخطئ فيه، فيروي عنه يراه ثقة، وهو عند غيره غير ثقة.

---

(١) (٤١ / ٢).

فعلم بهذا أن ما قلته ليس بقولٍ مبتكر، كما ادعى الأستاذ!

وقد اعتمد الأستاذ على ابن أعين في رواية أخرى. راجع «الطليعة»

(ص ٣٢) (١).

\* المثال ٨. «الطليعة» (ص ٣٤ - ٣٥) (٢).

ذكر الأستاذ في «التأنيب» حكاية عن هبة الله الطبرى عن محمد بن أحمد بن سهل عن محمد بن أحمد بن الحسن، فذكر الأستاذ أن محمد بن أحمد بن سهل هو الأصباغي، وأن شيخه هو أبو علي بن الصواف.

فاعتراضه في «الطليعة» بأن الأصباغي مُقلّ، لا يعرف له رواية عن ابن الصواف، ولا للطبرى رواية عنه، واقتصر الخطيب في ترجمته على قوله: «سكن دمشق وحدث بها عن محمد بن الحسين البستباني، روى عنه أبو الفتح بن مسرور».

وبينت أن شيخ الطبرى هو محمد بن أحمد بن فارس بن سهل، نسبه هبة الله إلى جده، على ما جرت به عادتهم في التفنن في أسماء شيوخهم الذين أثروا عليهم، كما يصنع البخاري في اسم محمد بن يحيى وغيره. وكما يصنع الإمام علي في اسم الغطريفي، وأشباه ذلك كثيرة جداً.

والدليل على ذلك - مع ما مر -: أن في ترجمة محمد بن أحمد بن فارس بن سهل من «تاريخ بغداد» ذكر روايته عن ابن الصواف، ورواية هبة الله الطبرى عنه.

---

(١) (ص ٢٣).

(٢) (ص ٢٤ - ٢٥).

[ص ٣٥] فذكر الأستاذ ذلك في «الترحيب» (ص ٣٥)، وهاج وماج! قال:  
«فزاد الناقد قبل «سهل» فارسًا... تزييدًا منه لما شاء هواه».

ثم ذكر القصة، وفيها بعد (الصواف): «عن محمد بن عثمان عن محمد بن عمران بن أبي ليلى، قال: حدثنا أبي، قال: لما قدم ذاك الرجل (يعنى أبي حنيفة) إلى محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى، شهد عليه حماد بن أبي سليمان...، فحدثني خالد بن نافع قال: كتب ابن أبي ليلى إلى أبي جعفر وهو بالمدينة...».

ثم قال الأستاذ: «فعلى هذا تكون استتابته قبل وفاة حماد بن أبي سليمان، قبل سنة (١٢٠) من الهجرة، عندما كان أبو جعفر المنصور العباسي بالمدينة في عهد هشام بن عبد الملك الأموي، قبل تأسيس الدولة العباسية بدهر».

أقول: قد قدمت أن مقصودي في هذا الفرع الأول: إنما هو إظهار ما وقع من المغالطة في بعض الأسانيد، ولا شأن لي بالمتن، أيصح أم يبطل، بل إذا كان هناك ما يدل على بطلانه فاعتراضي أشد؛ لأن وجود دليل صحيح على البطلان لا يغنى الأستاذ عن المغالطة! فكيف بما ليس معه في إبطاله دليل؟!

ومع هذه، فقد ذكرت هذه القصة في ترجمة محمد بن عثمان بن أبي شيبة من «التنكيل»<sup>(١)</sup>؛ لأنها مما يُقدّح بها فيه، ثم بينت هناك أن الزيادة التي زادها خالد بن نافع لا يُسأل عنها محمد بن عثمان؛ لأن خالدًا ضعيف، ويشبه أن يكون خالد أراد أبا جعفر محمد بن علي بن الحسين بن أبي طالب، رغم خالد أن ابن أبي ليلى كتب إليه يستشيره، كما يستشير القاضي

---

(١) (رقم ٢١٩).

أكابر العلماء في زمانه. وهو الذي كان بالمدينة، أما المنصور فكان بعد خلافته ببغداد.

وهذا وإن كان أقل شناعةً، لكنه باطل أيضاً؛ لأن وفاة الباقي متقدمة. على كل حال، فزيادة خالد في عنقه، ويبقى الكلام في شهادة حماد مع أنه توفي سنة (١٢٠). وتمام الكلام في «التنكيل».

#### \* المثال ٩. «الطليعة» (ص ٣٧ - ٣٥) (١).

راجع «الطليعة» لتعلم ما استدللتُ به، أما الأستاذ فقال (ص ٣٧): «هل الكوثري في حاجة في إسقاط تلك الرواية، بعد أن نص على أنها رواية الكذاب بن الكذاب محمد بن الحسين بن حميد بن الريبع، ومعه محمد بن عبيد الطنافي الذي يقول فيه أحمد: إنه يخطئ ولا يرجع عن خطئه، كما في رواية ابن أبي حاتم».

[ص ٣٦] أقول: من عادة الأستاذ أن لا يكتفي في القدر في الرواية بوجهه ولا وجهين، ولا أكثر، بل يذكر من الوجوه ما يمكنه، ولا سيما إذا كان غير واثق بما يورده، ومن طالع «التأنيب» عرف صحة قوله.

فطعنه في محمد بن الحسين لم يكن ليصدّه عن تطلب وجه آخر أو أكثر، ولو بطريق المغالطة. وقد شرحت ذلك في «الطليعة» (٢).

أما محمد بن الحسين؛ فترجمته في «التنكيل» (٣)، وكلمة «الكذاب بن الكذاب» لم ثبت، ومحمد بن الحسين قد وُثّق، وتمام الكلام في ترجمته.

---

(١) (ص ٢٥ - ٢٦).

(٢) (ص ٢٥).

(٣) (رقم ٢٠٢).

أما محمد بن عبيد؛ ففي «مقدمة الفتح»<sup>(١)</sup>: «وثقه أحمد - في رواية الأثرم -، وكذا وثقه ابن معين، والعجلاني، والنسائي، وابن سعد، وابن عمار...، احتاج بمحمد الأئمة كلُّهم...».

أقول: والذي يظهر من سياق ترجمته أن خطأه إنما كان في اللحن. والله أعلم.

\* المثال ١٠. «الطليعة» (ص ٣٧ - ٣٩)<sup>(٢)</sup>.

لم يتعرّض الأستاذ لمعارضة ما أثبته من الأدلة على ما وقع في ترجمة محمد بن سعيد في «تعجيل المنفعة» من التخليط.

فليراجع القارئ كلامي في «الطليعة»، ثم ليراجع كلام الأستاذ، ليتضاح له حقيقة الحال.

\* المثال ١١. «الطليعة» (ص ٤٠ - ٣٩)<sup>(٣)</sup>.

اعترف الأستاذ (ص ٣٨) بأنه أخطأ.

\* المثال ١٢. «الطليعة» (ص ٤٣ - ٤٠)<sup>(٤)</sup>.

موضوع هذا المثال: ما في «تاريخ بغداد»<sup>(٥)</sup>: «حدثني الأزهري، قال:

---

(١) (ص ٤٤١).

(٢) (ص ٢٦ - ٢٨) وانظر التعليق على هذا الموضوع.

(٣) (ص ٢٨ - ٢٩).

(٤) (ص ٣٠ - ٣١).

(٥) (١٢٢ / ٣).

كان أبو عمر بن حيوة مكثراً، وكان فيه تسامح، ربما أراد أن يقرأ شيئاً ولا يقرب أصله منه، فيقرؤه من كتاب أبي الحسن بن الرزاز؛ لثقته بذلك الكتاب، وإن لم يكن فيه سماعه، وكان مع ذلك ثقة».

فقال الأستاذ في «التأنيب»: «على أن أبو الحسن بن الرزاز [ص ٣٧] هذا الذي كان يثق (ابن حيوة) بكتابه هو علي بن أحمد المعروف بابن طيب الرزاز...».

فيينتُ في «الطليعة» أن الذي في كلام الأزهرى هو أبو الحسن بن الرزاز، وعلي بن أحمد هذا لا يقال له: ابن الرزاز، وإنما يقال له: «الرزاز»، كما تكرر في ترجمته وغيرها في مواضع كثيرة. وكان له دُكَان لبيع الأرز. ومع ذلك فهو أصغر من ابن حيوة بأربعين سنة، ولا يعرف بينهما علاقة.

ثم ذكرتُ أن هناك ثانياً يقال له: أبو الحسن الرزاز، وهو أكبر من ابن حيوة قليلاً، ولكن هو أيضاً «الرزاز»، والذي في كلام الأزهرى «ابن الرزاز».

ثم ذكرتُ ثالثاً يقال له: «علي بن موسى أبو الحسن ابن الرزاز»، وهو من شيوخ ابن حيوة، فيتعين أن يكون هو المراد في كلام الأزهرى.

ثم قلتُ: «فكأنَّ بعض كتب علي بن موسى هذا صارت بعد وفاته إلى تلميذه ابن حيوة، لكن لم يقيِّد سماعه في تلك النسخة التي هي من كتب الشیخ».

فأشار الأستاذ إلى هذا المثال في «الترحيب» (ص ٣٨ - ٤٠)، وتغافل رأساً عن الدليل الواضح، وهو أن الذي في كلام الأزهرى «ابن الرزاز»، وعلى بن أحمد هو نفسه «الرزاز».

وذهب الأستاذ يصارع ما أيدت به ذاك الدليل من صَغْرٍ عَلَيْ بْنَ أَحْمَدَ،  
وكونه لا يعرف له علاقة بابن حيوه!

فذكر (ص ٤٠): «أنهما من أهل بغداد، وعاشَا هنَاكَ متعاصِرَيْنَ سَبْعَاً وَأَرْبَعِينَ سَنَةً، فَمَاذَا كَانَ يُمْنَعُ هَذَا مِنَ الْاجْتِمَاعِ بِذَاكَ، وَهُمَا مِنْ بَلْدَ وَاحِدٍ؟».

أقول: المدار في هذه الأمور على اختيار الأقرب فالأقرب، كما تقدم في المثال الأول.

فههنا يدلّ كلام الأزهري أن ابن حيوه إنما كان يروي من كتاب ابن الرزاز؛ «لثقة بذلك الكتاب»، [ص ٣٨] وليس مما يقرب أن يثق ابن حيوه بكل كتاب رجل أصغر منه بأربعين سنة، لم يُعرف بشدة الضبط والتيقظ. هذا مع اشتهر ابن حيوه بالثبت والتيقظ.

قال العتيقي: «كان ثقة متيقظاً». وقال البرقاني: «ثقة ثبت حجة».

ويدلّ كلام الأزهري أيضاً أن كتاب ابن الرزاز كان في متناول ابن حيوه متى أراد، فلو كان ذلك وابن الرزاز صاحب الكتاب حيّ لما كان ما ذكر إلا وهو ملازم لابن حيوه.

وكونهما في بغداد نحو سبع وأربعين سنة إنما يقرّب أن يكونا اجتمعا في الجملة، فاما أن يكونا متلازمين فيحتاج إلى دليل.

ويدلّ كلام الأزهري أيضاً أنه لم يكن يقع لابن حيوه قراءة من غير أصله إلا من ذاك الكتاب، وهو كتاب ابن الرزاز.

ولو كان ابن حيوه بحيث يثق بكل كتاب علي بن أحمد، لكان أولى من ذلك أن يثق بكل كتاب غيره من هو أكبر وأوثق وأثبت وأضبط من علي بن أحمد. فلماذا اختص وثوّقه بكل كتاب ابن الرزاز؟!

ويدلُّ كلام الأزهري أيضًا أن وثوق ابن حيوه في محله، لقوله: «وكان مع ذلك ثقة»، فدل ذلك على أن قوله: «كان فيه تسامح» إنما أراد به تسامحًا يسيرًا لا ينافي الثقة.

وعلى هذا يُحمل قول ابن أبي الفوارس: «كان فيه تساهل». كما يدلُّ عليه توثيق الأكثرين له، مع قول البرقاني – وهو أعلم الجماعة وأتقنهم –: «ثقة ثبت حجة».

فهذه الأمور تؤكّد الدليل الأول الذي تغافل عنه الأستاذ، وهو من أقوى الأدلة كما لا يخفى.

[ص ٣٩] قال الأستاذ (ص ٣٩): «رواية الخزار لو كانت عن كتاب أحد شيوخه وكانت روایته عن أصل شيخه، ولَمَّا كان يُرمي بالتسامح».

أقول: بل، يظهر في هذا تسامح، وذلك أن ذاك الكتاب لم يكن هو أصل ابن حيوه الذي سمع فيه، ومن المحتمل أنه كان فيه مخالفةً ما لأصل شيخه، بنقصٍ أو زيادة، أو نحو ذلك، لم يتبنَّ لها عند السمع.

فإذا تحقق ذلك فيما بعد، فالاحتياط أن يروي كما في أصله، ثم يقول: «هكذا في أصل سمعاعي، ولكن رأيت في أصل شيخي كذا».

وترى لذلك أمثلة في الكتب، منها في «تاريخ جرجان» لحمزة السهمي (ص ١).

ومع ذلك، فإن أصل الشيخ بقي عند الشيخ مدة، لا يشق ابن حيوه بالاحتياط في حفظه، كما يمكنه يشق بالاحتياط في أصل نفسه. ومن

---

(١) ترك المؤلف رقم الصفحة غفلاً، وانظر منه (ص ١٦٤، ١٧٥، ٢٢٢).

المحتمل أن يكون أصل الشيخ بقي بعد موته عند أهله، فلا يوثق بأنهم احتاطوا لحفظه كما يثق ابن حيوه بالاحتياط في أصل نفسه.

فمثيل هذه الأمور كافية لأن يقال: «فيه تسامح»، «فيه تساهل»، إلا أنه لما كان الأصل عدم المخالففة، وكان ابن حيوه - مع كونه ثقة ثبتاً حجة متيقظاً - واثقاً بانتفاء المخالففة = لم يخدش ذلك في ثقته؛ لاحتمال أنه أعاد مقابلة أصله على ذلك الكتاب، أو صار إليه، فعلم تطابقهما.

وبعد ثبوت ثقة الرجل وتيقظه لا يصح الخدش فيه بأمر محتمل. والقاعدة محرّرة في قسم القواعد من «التنكيل»<sup>(١)</sup>. والأستاذ يقول بها، ويغلو فيها!

قال الأستاذ: «وكان ينبغي أن يذكر في السنن اسم شيخه الذي ناوله أصله». كذا قال! ورواية ابن حيوه على الوجه المذكور ليست عن مناولة، وإنما كان يروي عن ابن الرزاز بحق سمعاه منه. غاية الأمر أنه بدل أن يقرأ من أصل نفسه قرأ من أصل شيخه.

قال الأستاذ: «مع أنه لا ذكر للرزاز مطلقاً في طبقة شيوخ الخزاز في أسانيد المتألب التي تولى كبرها الخزاز في كتاب الخطيب. وليس بمعقول أن يهمل التلميذ ذكر شيخه في سنده ما حمله وتلقاه من طريقه».

أقول: ومن الذي قال لك: إن ابن حيوه لم يرو شيئاً قط إلا من ذاك الكتاب الذي كان ربما يقرأ منه إذا بعد منه أصله؟!

ومَنْ الَّذِي قَالَ لَكَ: إِنَّ الْخَزَازَ لَمْ يُرَوْ إِلَّا عَنْ ابْنِ الرَّزَّازِ؟!

---

(١) (١٣٠ - ١٣٤).

إنما ذاك كتاب خاص، يظهر أنه ليس من الكتب التي روى منها الخزار في كتاب الخطيب، كما يدلّ عليه أن ابن الرزاز المذكور – مع أنه محدث معروف موثق، وهو من شيوخ ابن حيوه، كمانص عليه – لا رواية له في تلك المقالات أصلًا! فدل ذلك أن الكتب المأخوذة منها تلك المقالات لم تكن من مروياته، يقول: «حدثنا أبو الحسن بن الرزاز»، ويقرأ من الكتاب.

فإن قيل: عبارة الأزهري كأنها تبعد عن هذا.

قلت: فغاية الأمر أن يكون ابن حيوه سمع بعض المؤلفات من غير ابن الرزاز، ثم وقعت إليه نسخة ابن الرزاز، [ص ٤٠] فكان يقرأ منها، فالنسخة أصل شيخه، لكن ليس ذاك الكتاب مسحومًا له من الشيخ نفسه، بل مسحومًا له من شيخ آخر.

ففي هذا صار ابن الرزاز كالأشجubi عن ابن حيوه؛ لأنه وإن كان شيخه في غير ذاك الكتاب.

فإن قيل: أفلًا يخدش هذا في ثقة ابن حيوه؟

قلت: كلا، وببسط ذلك في ترجمته من «التنكيل»<sup>(١)</sup>، وفيما تقدم ما يكفي.

على أن مقصودي في «الطليعة» في هذا الموضوع إنما هو إثبات أن ابن الرزاز المذكور في عبارة الأزهري ليس هو علي بن أحمد الرزاز، كما زعم الأستاذ.

\*\*\*\*\*

---

(١) (رقم ٢٠٩).

## جواباته عن الفرع الثاني، وفيه سبعة أمثلة

وموضوعه: أن الأستاذ يعمد إلى كلام لا علاقة له بالجرح، فيجعله جرحاً.

\* المثال ١، و٢، و٣. في «الطليعة» (ص ٤٣ - ٤٨) (١).

ذكر الأستاذ في «الترحيب» (ص ٤٠) أنه لم ير فيما ذكرته في هذه الأمثلة شيئاً يجدر التحدث عنه.

أقول: هذا اعتراف في مكابرة! فليراجع القارئ «الطليعة».

\* المثال ٤. «الطليعة» (ص ٤٨ - ٥٠) (٢).

موضوع هذا المثال: أن الحافظ عبد الله بن محمد بن السقاء وقع في سند، فقدح فيه الأستاذ بقوله: «هجره أهل واسط لروايته حديث الطير». وإنما أخذ ذلك من قول الحافظ خميس الحوزي في ذكر ابن السقاء: «من وجوه الواسطيين، وذوي الشروة والحفظ، وببارك الله في سنّه وعلمه، واتفق أنه أملأ حديث الطير، فلم تتحتمله نفوسهم فوثبوا به، فأقاموه، وغسلوا موضعه، فمضى ولزم بيته».

فيبيت في «الطليعة» أنه ليس في هذا ما يقدح في ابن السقاء، وأن ذاك الإنكار إنما يكون من جهله العامة.

[ص ٤٤] فتجلى الأستاذ وقال في «الترحيب» (٤٠): «مطاردة محدث لأجل حديث حده ليست من شأن العامة، بل من شأن العلماء...»!

(١) (ص ٣٢ - ٣٥).

(٢) (ص ٣٦).

أقول: فليخرج الأستاذ إلى بعض المواقع البارزة، وليرحك قصة تخالف بظاهرها معتقد العامة، فلينظر هل ينكرون عليه أم لا؟!  
وثناء الحافظ خميس الحوزي حاكي القصة على ابن السقاء كافٍ.

#### \* المثال ٥. «الطليعة» (ص ٥١ - ٥٠) (١).

موضوع المثال: قول الأستاذ في «التأنيب»: «سالم<sup>(٢)</sup> بن عاصم صاحب غرائب».

فذكرت في «الطليعة» أن ذلك مأخوذه من عبارة أبي الشيخ وأبي نعيم، وأصل عبارة أبي الشيخ: «وكان شيخاً صدوقاً، صاحب كتاب، وكتبنا عنه أحاديث غرائب، فمن حسان ما كتبنا عنه...».

وبعبارة أبي نعيم: «صاحب كتاب، كثير الحديث والغرائب». وليس ذلك بموجب للضعف، وإنما الذي يضر أن تكون تلك الغرائب منكرة، أي: ويكون الراوي تفرد بها، بحيث يتوجه الحمل فيها عليه، وبعبارة أبي الشيخ تدفع هذا.

وقد قال أبو الشيخ في الحافظ الجليل أبي مسعود أحمد الفرات: «وغرائب حديثه وما يتفرد به كثير».

ثم ذكرت أن سالماً قد توبع على تلك الرواية، فعدل الأستاذ في «الترحيب» (ص ٤٠ - ٤١) عن الكلام في الغرائب إلى ما حاصله: أن أبا

---

(١) (ص ٣٧).

(٢) كذا في الأصل في جميع المواقع، ووقع مثله في «الطليعة» وكتاب الكوثري، وصوابه «سلم». وانظر التعليق على «الطليعة» (ص ٦٤).

الشيخ ليس بأهل لأنْ يُقبل منه التوثيق، وأنَّ كلمة «صُدُوق» دون كلمة «ثقة»، وأنَّ المتن «أبو حنيفة ضالٌ مضلٌ» يعني: وهذا باطل قطعاً، وأنَّ في السند جماعة آخرين تكلم فيهم الأستاذ في «التأنيب».

ثم وجَّه الحَمْلَةَ عَلَيَّ بِتَهْمَةِ أَنِّي أَسْعَى لِتَصْحِيحِ الْمَطَاعِنِ فِي أَبِي حَنِيفَةِ، وَأَعْدَادَ ذَلِكَ (ص ٤٣ - ٤٤).

فأقول: أما أبو الشيخ فحافظ جليل، ثقة ثبت، وترجمته في «التنكيل»<sup>(١)</sup>. وكذلك بقية رجال السند تراجمهم في «التنكيل»<sup>(٢)</sup>، وكلامي في «الطليعة» إنما هو فيما يتعلق بسالم بن عاصم، فأما ما يتعلق بغيره ففي تراجمهم من «التنكيل».

وأما بطلان المتن لمعارضته للعقل أو التواتر، فلا شأن لي به، كما قدمت في الفصل...<sup>(٣)</sup> من الباب الأول.

\* المثال ٦. «الطليعة» (ص ٥١ - ٥٢)<sup>(٤)</sup>.

موضوع هذا المثال قول الأستاذ في الحافظ الثبت الهيثم بن خلف الدوري: «يروي الإسماعيلي عنه في صحيحه إصراره على خطأ، وفي الاحتجاج برواية مثله وقفه».

فسُرِّحت في «الطليعة» القصة، وأوضحت أنَّ ما فعله الهيثم لا يضره،

(١) (رقم ١٢٩).

(٢) بالأرقام (٢١، ١٣٩، ٢٥٢).

(٣) تركه المؤلف بياضاً. وانظر التعليق السالف (ص ٤٥).

(٤) (ص ٣٨ - ٣٩).

بل يدل على شدة ثبته، وقد قال الإمام الإسماعيلي - نفسه - في الهيثم: «أحد الأثبات».

قال الأستاذ (ص ٤١) من «الترحيب»: «إن كان إصرار الهيثم بن خلف الدوري على خطأ في اسم غير مضر، فلماذا هذا التهويل والتضليل في ذكر الكوثري أسماء بدل أسماء، على فرض أنه مخطئ في ذلك».

أقول: هكذا فليكن الشَّغَبُ!

الهيثم وقع في أصله اسم خطأ، فأبى الهيثم أن يغير ما في أصله، وأنه يقول: إن كان خطأ فالخطأ من قبلي، ومع ذلك فذاك الخطأ لا يترتب عليه مفسدة أصلاً. وقد وقع للإمام مالك بن أنس<sup>(١)</sup> نحو ما وقع للهيثم، فـأين هذا مما صنعه الأستاذ؟!

قال الأستاذ: «مع أن الكوثري غير مخطئ فيها».

يعني: في أمثلة الفرع الأول! وقد سبق اعترافه الصريح في المثال الأول والرابع والسابع والحادي عشر، و قريب من ذلك في الثاني.

ورجع الآن إلى الإنكار! ومثل هذا لا يستغرب!

\* المثال ٧<sup>(٢)</sup>. يتعلق بما يأتي في المثال الحادي عشر من الفرع

الخامس<sup>(٣)</sup>.

\*\*\*\*\*

(١) انظر «تهذيب الکمال»: (٥ / ٣٧٤ - ٣٧٥) في ترجمة عمر بن عثمان بن عفان.

(٢) (ص ٣٩).

(٣) (ص ٧٣) واكتفى هناك بالإحالـة على «الطليعة».

### الفرع الثالث

في اهتمال التصحيف أو الغلط الواقع في بعض الكتب إذا وافق عَرَضَه

\* المثال الأول. «الطليعة» (ص ٥٣ - ٥٥) <sup>(١)</sup>.

موضوع هذا المثال: أنه وقع في ترجمة علي بن عاصم في الكتب حكاية في احتقاره للأئمة، وأنه قال في أبي عوانة الوضاح بن عبد الله اليشكري: «وضاح، ذاك العبد»، وفي جرير: «ذاك الصبي»، وفي شعبة: «ذاك المسكين».

[ص ٤٣] هكذا وقع في «تاریخ بغداد» <sup>(٢)</sup>: «وضاح ذاك العبد»، ووقع في «تهذیب التهذیب» <sup>(٣)</sup> المطبوع: «وضاع ذاك العبد». فاعتمد الأستاذ في «التأنیب» هذه الثانية عندما حاول الطعن في أبي عوانة حتى قال: «بلغ به الأمر إلى أن كذبه علي بن عاصم».

فيجت في «الطليعة» أن ما وقع في «تهذیب التهذیب» المطبوع تصحیف لا يخفى على مثل الأستاذ، ولا من هو دونه، ورُخْتُ أوْضَح الواضح، فذكرت خمس قرائن تبين ذلك؛ فقال الأستاذ (ص ٤١): «والذي أراه أن قول الأستاذ [اليمانی] في دائرة الاحتمال، لكن قول علي بن عاصم في جرير بن عبد الحميد: «ذاك الصبي»، وفي شعبة: «ذاك المسكين»، من غير ذكر

(١) (ص ٣٩ - ٤١).

(٢) (٤٥٠ / ١١).

(٣) (٧ / ٣٤٥) وقع على الصواب في أصله «تهذیب الكمال»: (٥ / ٢٦٦).

اسميهما يبعد احتمال ذكر اسم أبي عوانة، على أن الغالب في اسمه «الوضاح» باللام، بل يكون علي بن عاصم أسرف في رميء أبي عوانة بالوضع والكذب».

أقول: ليس في هذا ما يدفع<sup>(١)</sup> الحق، فمن المعروف أن ذكر الرجل بكنيته إكرام له، وكان أبو عوانة مشهوراً بكنيته، لا يكاد يُذكر إلا بها، فنصّ عليّ بن عاصم على اسمه تأكيداً لاحتقاره له، كأنه يقول: ليس بأهل أن يُذكر بكنيته. بخلاف شعبة وجرير، فإنهما كانا مشهورين باسميهما، فليس في ذكرهما باسميهما ما يشعر باحتقار.

وهكذا ترك اللام، فإن ذِكره بقوله: «الوضاح» فيه تفخيم، بخلاف قوله: «وضاح» - إذا كان الغالب «الوضاح» -، فإن العدول عنه إلى «وضاح» يُشعر بزيادة الاحتقار، كأنه يقول: ليس بأهل أن أفحّم اسمه.

وبالجملة، فمن كان ممارساً لكتب الرجال، عارفاً بعلوم الأدب، فإنه يعرف الصواب بذوقه لأول مرة، فكيف إذا رأى ما في «تاریخ بغداد»؟ ومن لم يكن كذلك فيراجع ما ذكرته في «الطليعة»، مع ما هنا.

هذا، والذي أوقع مصحح [ص ٤٤] «تهذيب التهذيب» في التصحيح - فيما يظهر - أنه لم يكن من الممارسين للفن، وكانت النسخة واحدة، رأى الكلمة في الأصل مشتبهة...<sup>(٢)</sup> «وضاع»، ولو على بُعد، ولم يكن مستحضرًا اسم أبي عوانة، لغرابته، ولأن أبي عونة لا يكاد يُذكر إلا بكنيته، وكانت كلمة «وضاع» حاضرة في ذهنه لتكرر ذكر الوضع في التراجم.

---

(١) تحتمل: «يَدَافِع».

(٢) كلمتان تفسّي المداد فوقهما فلم تتبينا.

والأستاذ وغيره من أهل العلم لا يخفى عليهم ما وقع من الخطأ في مطبوعات الدائرة القديمة، مثل «التهذيب» و«اللسان»، و«تعجيل المنفعة».

ولا يكاد يخلو عن مثل ذلك كتاب في تراجم الرجال؛ لما أصبح فيه هذا الفن من الغرابة. وفي مطبوعات مصر كـ«الإصابة»، وـ«الميزان» ما يُقضى منه العجب!

ومن أحب أن يعرف ترقّي التصحح في دائرة المعارف، فليراجع «التاريخ الكبير» للبيهاري.

وذكر الأستاذ هنا ما يتعلّق بخطأ أبي عوانة إذا حدث من حفظه، وقد أفضت في ذلك في ترجمته من «التنكيل»<sup>(١)</sup>.

\* المثال ٢. «الطليعة» (ص ٥٥ - ٥٩)<sup>(٢)</sup>.

هو من أوضح الأمثلة على ما قصدتُ بيانه في «الطليعة»، فأعرض الأستاذ في «الترحيب» عمما يتعلّق به، ورجع يعيد الكرة على ما يتعلّق بالمثال الخامس من الفرع الثاني، ويرمي بي معادة أبي حنيفة، ويكلّفني ما ليس من موضوع كلامي في «الطليعة» بالنظر إلى مقصودي.

وقد مرّ الجواب في محله، فليراجع القارئ هذا المثال في «الطليعة».

\* المثال ٣. يتعلق بما يأتي في المثال الثاني من الفرع الثامن<sup>(٣)</sup>.

---

(١) رقم (٢٥٩).

(٢) (ص ٤١ - ٤٤).

(٣) (ص ٨٠ - ٨١).

\* المثال ٤ . يتعلّق بما تقدّم في المثال العاشر من الفرع الأول<sup>(١)</sup>.

\* المثال ٥ . «الطليعة» (ص ٥٩ - ٦٠)<sup>(٢)</sup>.

موضوعه: أنه وقع في «تاریخ بغداد» عن ابن یونس في شأن أیوب بن إسحاق بن سافری: «وكان في خلقه دعارة، وسئلته أبو حمید في شيء يكتبه عنه فمطله». .

[ص ٤٥] فاعتمد الأستاذ عند حاجته إلى الطعن في أیوب هذا تلك الكلمة، فقال: «ذاك الداعر... تكلم فيه ابن یونس».

فبینت في «الطليعة» أن المعروف في الاستعمال أن يقال: «في خلق فلان زَعَارَة». وهذا هو اللائق؛ لأن الزَّعَارَة هي الشراسة، وهي تتعلق بالخلق. والدعارة: الخبث والفسق.

ثم أيدت أن الصواب: «زَعَارَة» بدلالة السياق، وبأن هذا الرجل لو وُصف بالخبث والفسق لذكره المؤلفون في المتكلّم فيهم من الرواية. وبأن في «تهذيب تاريخ ابن عساکر»<sup>(٣)</sup> في هذه القصة: «زعارة».

وأكّدت ذلك بأن ابن أبي حاتم ذكر أیوب هذا، وقال: «كُتِبَتْ عَنْه بالرمّلة، وذُكِرَتْ لِأَبِي فُرَّجٍ، وقَالَ: كَانَ صَدُوقًا».

فتعرض الأستاذ لهذا (ص ٤٤) من «الترحیب»، فأخذ يطعن في مُهَذَّب

---

(١) (ص ٥١).

(٢) (ص ٤٤ - ٤٥).

(٣) (٢٠٠ / ٣).

«تاریخ ابن عساکر»، وفی أمانته، وأنه «مجسّم»<sup>(۱)</sup>، وأن اعتماد الیمنی علیه يدل علی توافقهما فی المشرب، وراح يطوّل بما ليس من صلب الموضوع، إلا أنه قال: «ولم يكن السافری إلا داعرًا، سافر الوجه، أصبحت الدعارة خلقاً فيه، وملكة عنده، رغم أنف هذا الناقد».

وهذا فرارٌ منه إلی التأویل، وتجاهل الأستاذ أني لم أعتمد علی ما فی «تهذیب تاریخ دمشق»، وإنما أیدت به ما یقتضيه النظر، ونسی أنه - نفسه - مما ینقل عن «تهذیب تاریخ دمشق»، ويستند إلیه. هذا، مع أن مهذب الكتاب لا غرض له هنا فی الخيانة، كما یدعی الأستاذ، حتى یidel «دعارة» بـ «زغاردة».

ومن شأن الأستاذ الخلط فی الموضوع، فلما رأني أجرد بعض الأشياء لتحقیق النظر فيها علی حِدَة، لم یرقه ذلك!

#### \* المثال ۶. «الطلیعة» (ص ۶۰ - ۶۱)<sup>(۲)</sup>.

ذكرت فی «الطلیعة» ما حاصله: أنه وقع فی «تاریخ بغداد» فی سند حکایة: «عبد الله بن عثمان بن الرماح»، فاقتصر الأستاذ فی «التأنیب» علی أن فی السند «ابن الرماح»، فلا یصح.

فذكرتُ فی «الطلیعة» [ص ۴۶] أن هذا الرجل هو عبد الله بن عمر بن ميمون بن بحر بن الرماح، هو وأبوه حنفیان معروfan. تصحف «عمر» إلى «عثمان»، كما ذکره الأستاذ - نفسه - فی اسم آخر. نقلتُ کلامه فی «الطلیعة»

(۱) وهو العلامة عبد القادر بن بدران الحنبلي (ت ۱۳۴۶)، ترجمته فی «الأعلام»:  
.(۳۷ / ۴)

(۲) (ص ۴۵ - ۴۶).

ثم قلت: «وكانه خشي أن ينبه القارئ على أن ابن الرماح هو ذاك العالم الحنفي...».

فقال الأستاذ في «الترحيب» (ص ٤٤ - ٤٥): «ومن عجائب صنع هذا الباحث (اليمني) أيضاً: رميء إبأي بأخص أو صافه، من ادعاء التصحيف فيما لا يروقه من الروايات، فيجعل عبد الله بن عثمان بن الرماح، المجهول في سند الخطيب، في صدرمي أبي حنيفة... = عبد الله بن عمر، متزيداً في نسبة ما شاء من الأسماء، ومبدلاً «عثمان» بـ«عمر»، ليلقي في روع السامع أن هذا الراوي حنفي يقبل قوله عند أصحاب أبي حنيفة، فيلتصق بالإمام هذا الاتهام، بل ابن عمر هذا أيضاً مجهول الصفة، فلا يناهض خبره ما تواتر...».

أقول: أما دعوى تصحيف «عمر» إلى «عثمان»، فقد استدللت على قرب وقوعه بكلام الأستاذ نفسه، وأما الحمل عليه هنا فإنه لا يعرف في تلك الطبقة، ولا في الرواية، ولا الفقهاء، ولا غيرهم، من يقال له: «عبد الله بن عثمان بن الرماح»، وإنما المعروف في تلك الطبقة «عبد الله بن عمر» المذكور.

وأما التزييد في الأسماء، فلأن «عمر» والد هذا الرجل كثيراً ما يُنسب إلى جده «الرماح».

وقد قال الترمذى<sup>(١)</sup> في باب ما جاء في الصلاة على الدابة في الطين والمطر: «حدثنا يحيى بن موسى، حدثنا شبابة بن سوار، حدثنا عمر بن الرماح البلخي، عن كثير بن زياد، عن عمرو بن عثمان بن يعلى<sup>(٢)</sup> بن مُرّة،

---

(١) ٤١١ / ٢٦٦ حديث.

(٢) الأصل: «بن يعلى بن عثمان» سبق قلم.

عن أبيه عن جده...».

ثم قال الترمذى: «غريب، تفرد به عمر الرماح».

وعمر الرماح هذا هو والد عبد الله المذكور.

وفي «تهذيب التهذيب»<sup>(١)</sup> في ترجمة عثمان بن يعلى، ذكر ذاك الحديث، وقال: «روى الترمذى هذا الحديث الواحد من روایة عمر بن الرماح عن كثیر بن زياد...». وفيه أيضًا (ج ٧ / ص ٤٤٧): «عمر بن الرماح البلخي، هو ابن ميمون، يأتي».

وراجع ترجمة عمر في «تاریخ بغداد»<sup>(٢)</sup>. وراجع ترجمة عبد الله في «طبقات الحنفية»<sup>(٣)</sup>.

فاما ما رماني به الأستاذ فذلك غفلة أو تغافل عن مقصودي بنشر «الطليعة»، وقد قدمتُ بيان ذلك في الفصل....<sup>(٤)</sup> من الباب الأول.

\* [ص ٤٧] المثال ٧. «الطليعة» (ص ٦١ - ٦٢)<sup>(٥)</sup>:

حكي أن أحمد بن المعذل الفقيه المالكي كان عالماً<sup>(٦)</sup> صالحًا تقىً، وكان أخوه عبد الصمد ماجنا، فكان أحمد يعظ عبد الصمد ويزجره، فقال

(١) (١٥٩/٧ - ١٦٠).

(٢) (١٨٢/١١).

(٣) «الجواهر المضيئة»: (٦٦٢/٦).

(٤) تركه المؤلف بياضاً. وانظر ما سبق (ص ٤٥).

(٥) (ص ٤٦ - ٤٧).

(٦) الأصل: «علمًا» سبق قلم والتصحیح من «الطليعة».

عبد الصمد:

أطاع الفريضة والسنّة فتاه على الإنس والجنة  
كأنّ لنا النازِ من دونه وأفرده الله بالجنة  
غضب الأستاذ على أحمد بن المعذل! فذكر البيت الأول، وجعل  
الكلمة الأولى «أطاع». .

فنبهتُ في «الطليعة» على أن الرواية «أطاع»، كما في غير واحد من الكتب، والسياق يعيّنه.

فقال الأستاذ في «الترحيب» (ص ٤٥): «هذا تمثّل! لو كان مراده هذا لقال: أقام..، وإنما الطاعة لله ولرسوله، لا للعمل، وهذا ظاهر».

كذا قال الأستاذ! و كنت أظن أنه وجد ذاك الشعر في بعض الكتب بلفظ «أطاع»، فغضّ النظر عنه، وحکاه، كما في «وضاع» و «دعارة»، وأن ذلك منه على وجه التنكيت والتبيك.

لكن عبارته في «الترحيب» خيّبت ظني، وزادت الأمر شدة! ولو لم يوجد هذا الشعر إلا في كتاب واحد، وفيه «أطاع»، وليس هناك ما يدلّ على صحتها، ولا عدم صحتها؛ لما جاز للعالم تغييرها؛ لأن العربية لا تضيق عنها، فتحتمل أن تكون على حذف المفعول، أو قصر الفعل عنه، ثم تنتصب «الفريضة» إما على المفعول المطلق، كأنه قيل: أطاع الطاعة المفروضة والمسنونة، وإما على التضمين، وإما على نزع الخافض الذي سماه الأستاذ «الحذف والإصال»، وتبجيح بمعرفته في كلامه على أثر: «لا تعقل العاقلة عمداً...».

وإما على التجوّز بـ «أطاع» عن «أدى»، فإن الطاعة تستلزم أداء الفرائض، أو غير ذلك.

فكيف إذا وُجد الشعر بلفظ «أطاع» في كتب مختلفة، فكيف بالتغيير إلى «أضع»، مع إبطال الأدلة المعنوية له؟!

فمنها: عجز البيت في الأول، فإن إصاعة الفرائض والسنن [ص ٤٨] لا يظهر أن تكون سبباً وباعثاً على التّيّه، وإنما الذي قد يكون سبباً له أداؤها والمحافظة عليها، لما يُداخِل الإنسان من العجب.

ومنها: البيت الثاني، فإن المضيع للفرائض والسنن لا يمكن أن يظن أنه من أهل الجنة دون غيره، وإنما الذي قد يُظَنُ به ظنَّ ذلك من كان مؤدياً للفرائض والسنن، محافظاً عليها، فإنه قد يظن أن الجنة له دون العصاة.

ومنها: سبب قول عبد الصمد هذين البيتين.

ومنها: ما هو معلوم من حال أحمد من الديانة.

والله الموفق.

\* \* \*

## الفرع الرابع

في تغيير نصوص أئمة الجرح والتعديل والتعبير عنها بما يخالف معناها

### \* المثال ١ . «الطليعة» (ص ٦٨ - ٦٦) (١).

أشار الأستاذ (ص ٥٠) إلى هذا، فادعى أن عبارته هي بمعنى النص المنقول عن حجاج الشاعر، قال: «لأنه لا يتصور من مثل ابن الشاعر أن يقع فيه من غير أن يتكرر ذلك منه».

كذا قال! وحجاج بن الشاعر إنما رويت عنه تلك العبارة، وأنه كان يقع، والواقع لا يُذرَى ما هو، فالمدار على تلك العبارة، وإذا كانت لا تعطي إلا مرة واحدة، فيكف يجوز أن يتوهم على ابن الشاعر أنه لم يقلها إلا وقد يكرر ابن الشاعر. فإن لابن الشاعر نفسه أن ينكر هذا، ويقول: لماذا تحملونني ما لا تحمل عبارتي؟!

نعم، للأستاذ فهمه، ولكن ليس له أن يبني على هذا الفهم تغيير الألفاظ في حال أن الكتب التي هي فيها في متناول يده كل وقت، على فرض أنه قد يحكي من حفظه.

وأما إذا كان ينظر في الكتاب، فيرى العبارة، فيغيرها قصدًا، فالأمر أشد.

### \* المثال ٢ . «الطليعة» (ص ٦٨) (٢).

---

(١) (ص ٥٠ - ٥١).

(٢) (ص ٥١).

حاصل المثال أن ابن الجنيد قال: سُئل يحيى بن معين وأنا أسمع عن مؤمل بن إهاب، فكأنه ضعّفه.

فقال الأستاذ في «التأنيب»<sup>(١)</sup> في مؤمل: «ضعفه ابن معين».

فقال في «الترحيب» (ص ٤٥) [ص ٤٩]: «على أن الذاكرة قد تخون في استذكار المعنى الحرفي، فقول القائل: «كأنه ضعّفه» لا يفرق كثيراً من قوله: «ضعفه»، لكون الحكم على الأحاديث بالصحة والضعف، وعلى الرجال بالثقة أو الضعف - في أخبار الآحاد - مبنياً على ما يبدو للناظر، لا على ما في نفس الأمر.

فظهر أن ذلك [عبارة عن]<sup>(٢)</sup> غلبة الظن فيما لا يقين فيه، وسبق أن نقلنا عن أحمد في «الرمادي»: «كأنه يغيّر الألفاظ»، وقد بني عليه الذهن الشديد».

أقول: لا يخفى ما في هذا من التعسُّف، فإنه مما لا يخفى!

فإن الخبر شرط صحته الجزم، فهل للأعمى الصائم إذا سُئل بصيرًا عن غروب الشمس، فقال البصير: «كأنها قد غربت» = أَنْ يفطر؟!  
وهل على من عهد ثواباً طاهراً فقال له قائل: «كأنه قد تنجس» أَنْ يعده نجساً؟!

وهل لأمرأة غاب عنها زوجها مدة، فلقيها ثقنان - مثلاً - فقايا<sup>(٣)</sup>: «كأنه قد مات» أَنْ تعتد وتتزوج؟!

(١) (ص ١٠٦).

(٢) سقطت من الأصل، والاستدراك من «الترحيب».

(٣) الأصل: «قال».

إلى غير ذلك من الأمثلة.

فهكذا قول ابن الجنيد: «فكأنه ضعفه»، فإن الناقد هنا هو ابن معين، وابن الجنيد مخبر عما شاهده وسمعه، فقوله: «فكأنه ضعفه» نظير الأمثلة التي قدمنا، فلا يثبت بها حكم. وهذا واضح.

فأما ما وقع في الرواية عن أَحْمَدَ: «كأنه يغير الألفاظ»، فهذه إن كانت من الراوي عن أَحْمَدَ، فهي تفسير لقول أَحْمَدَ: «يُمْلِيُ عَلَيْهِمْ مَا لَمْ يَسْمَعُوا». وإن كانت من أَحْمَدَ، فهي تَظَنُّ لوجه صنيع الرمادي، وترجمة الرمادي في «التنكيل»<sup>(١)</sup>.

\* المثال ٣، و٤، و٥، و٦. «الطليعة» (٦٩ - ٧٣)<sup>(٢)</sup>.

\* المثال ٣. «الطليعة» (ص ٦٩).

لم يذكر الأستاذ ما يحتاج إلى زيادة عما في «الطليعة».

\* المثال ٤. «الطليعة» (ص ٦٩).

قال الأستاذ (ص ٥١): «ليس عادة النقاد أن يقولوا لما ليس في كتاب الراوي: إنه عنده، فلا يكون سقوط (في كتابه) مغيّراً للمعنى، ولا مقصوداً، فهم الناقد أم لم يفهم».

أقول: راجع «الطليعة»، وتدبر!

\*\*\*

---

(١) (رقم ٢).

(٢) (ص ٥١ - ٥٤).

## [ص ٥٠] الفرع الخامس

### تقطيع نصوص أئمة الجرح والتعديل

\* المثال ١ - ١٢. «الطليعة» (ص ٧٢ - ٧٨) (١).

اكتفى الأستاذ بما حاصله: أنه إنما يأخذ محل الحاجة، فراجع

«الطليعة».

\*\*\*

### الفرع السادس

يعدم إلى جرح لم يثبت في حكميه بصيغة الجزم متحجّجاً به

\* المثال ١ - ٣. «الطليعة» (ص ٧٩ - ٨٢) (٢).

لم يتعرض لها الأستاذ بما يحتاج إلى مناقشته فيه زيادة على ما في

«الطليعة».

\* المثال ٤. «الطليعة» (ص ٨٢) (٣).

عدل الأستاذ عن موضع المناقشة إلى كلام آخر، ترى حاله في ترجمة

الأصمعي من «التنكيل» (٤).

\* المثال ٥، و٦. «الطليعة» (ص ٨٣ - ٨٦) (٥).

لم يتعرض لها الأستاذ بما يحتاج إلى زيادة على ما في «الطليعة».

---

(١) (ص ٥٤ - ٥٩).

(٢) (ص ٦٣ - ٥٩).

(٣) (ص ٦٣).

(٤) (رقم ١٤٦).

(٥) (ص ٦٦ - ٦٤).

## الفرع السابع

### قوله في المعروف الموثق: «مجهول»، ونحوها

\* المثال ١. «الطليعة» (ص ٨٦ - ٨٧) <sup>(١)</sup>.

عبد الله بن محمود المروزي. قال الأستاذ في «التأنيب»: «مجهول الصفة».

فاعتبر ضته بأن هذا الرجل حافظ مصنف معروف. قال ابن أبي حاتم <sup>(٢)</sup>: «كتب إلى أبي بمسائل ابن المبارك، من تأليفه».

وذكره الذهبي في «تذكرة الحفاظ» <sup>(٣)</sup>: «الحافظ الثقة، محدث مرو... قال الحاكم: ثقة مأمون».

أجاب الأستاذ بما حاصله: أنه لا يعتد بتوثيق الحاكم، وأما الذهبي فمتابع للحاكم.

وقد مر الكلام على هذا المعنى في الفصل... <sup>(٤)</sup> من الباب الأول.

وترجمة الحاكم في «التنكيل» <sup>(٥)</sup>، ولم يطعن أحد في كلامه في الرواية، وإنما نسبوه إلى التشيع، وإلى التساهل في تصحيح بعض الأحاديث الضعاف.

---

(١) (ص ٦٦ - ٦٧).

(٢) «الجرح والتعديل»: (١٨٣ / ٥).

(٣) (٢٥٧ / ٢).

(٤) ترك المؤلف بيانًا. وانظر ما سبق (ص ٤٥).

(٥) (رقم ٢١٥).

أما<sup>(١)</sup> جرّه وتعديلته؛ فمما خوذه من عهده، وهلم جرّا.

\* [ص ٥١] المثال ٢. «الطليعة» (ص ٨٧)<sup>(٢)</sup>.

ذكر الأستاذ<sup>(٤)</sup> أنه تنبأ فيما بعد لأن محمد بن مسلمة هو المخزومي، ثم قال: «روي عن أبي حاتم توثيقه، لكن تحاماه أصحاب الأصول الستة وأحمد».

أقول: هذا خارج عن الموضوع، وترجمة الرجل في «التنكيل»<sup>(٣)</sup>.

\* المثال ٣، و ٤. «الطليعة» (ص ٩٠ - ٨٩)<sup>(٤)</sup>.

أشار الأستاذ إلى أن من عادة ابن حبان توثيق المجاهيل.

أقول: قد أجبتُ عن هذا في «الطليعة»، وتمامه في ترجمة ابن حبان من

«التنكيل»<sup>(٥)</sup>.

\* المثال ٥. «الطليعة» (ص ٩١ - ٩٠)<sup>(٦)</sup>.

أجاب الأستاذ بالكلام في أبي الشيخ وتوثيقه. وترجمة أبي الشيخ في «التنكيل»<sup>(٧)</sup>.

---

(١) الأصل «أم» سهو.

(٢) (ص ٦٧).

(٣) لم أجدها، فلعل المؤلف اكتفى بما في الطليعة.

(٤) (ص ٦٩ - ٧٠).

(٥) (رقم ٢٠٠).

(٦) (ص ٧٠ - ٧١).

(٧) (رقم ١٢٩).

\* المثال ٦، و ٧. «الطليعة» (٩١-٩٢) (١).

يجيب الأستاذ بأن الخطيب لا يحتاج به فيما هو متهم فيه، وقد تقدم  
كشف ما في هذا من المغالطة (٢).

\*\*\*

---

(١) (ص ٧١-٧٢).

(٢) (ص ١٣).

## الفرع الثامن

### في إطلاقه صيغ الجرح بما لا يوجد في كلام الأئمة

\* المثال ١. «الطليعة» (ص ٩٨ - ١٠٢) <sup>(١)</sup>.

قال الأستاذ (ص ٤٨): «غاية ما عملت في أنس رضي الله عنه هو نقل مذهب أبي حنيفة في تخيير بعض روایاته، وهذا مشهور في كتب أهل العلم، وليس في هذا مساس بأنس، وكثير السن أمر لا مهرب منه...، وإن كان لا يدع حافظة المرء على ما كانت عليه في عهد الشباب». <sup>(٢)</sup>

أقول: راجع «الطليعة»، وأضيف إلى الجماعة الذين ذكرتهم آخر (ص ١٠٠): أبو عثمان النهدي، بلغ مائة وثلاثين. وقيل: وأربعين سنة. وزر بن حبيش بلغ مائة وسبعيناً وعشرين سنة. وعرورو بن سويد بلغ مائة وعشرين سنة.

ويجعل السطر الأول من (ص ١٠١) هكذا: «وسعيد، وأبو عثمان، وأبورجاء، وزر، وأبو عمرو، وعرورو، كلهم ثقات أثبات مجمع على...». ثم ذكر (ص ٤٩): «من مذهب أبي حنيفة أيضاً، كما يقول ابن رجب في «شرح علل الترمذ»: رد الزائد إلى الناقص في الحديث متناً وسنداً».

ثم راح يفرّع على هذا أنه إذا [ورد] <sup>(٢)</sup> في روایة عن راوٍ لفظ «عن»، وفي أخرى «سمعت»، فالمعتمد العنون؛ لأنها الناقصة.

(١) (ص ٧٧ - ٨٤).

(٢) زيادة يستقيم بها السياق.

كذا قال! ولا أدرى لماذا يفزع الأستاذ إلى ابن رجب، وهل ابن رجب أَعْرَف بمذهب أبي حنيفة من الحنفية أنفسهم؟! ثم ما مستند ابن رجب؟  
فاما أخذ الأصول من الفروع وبناؤها عليها، كما هو شأن الحنفية،  
فلليس بمقنع. ولهم في ذلك من المناقضات والتعسفات [ص ٥٢] ما هو  
معروف في أصول الفقه.

ومع ذلك، لا يظهر دخول مسألة العنونة تحت القاعدة، وإنما رد الزائد  
إلى الناقص أن تأتي روایة منقطعة قطعاً وروایة موصولة، ففي المنقطعة  
نقص راوٍ - مثلاً -، وفي الموصولة زيادته، وهكذا إذا أتت روایة موقوفة  
وروایة مرفوعة، وأما النقض في المتن فواضح.

وفوق هذا.. فهذه القاعدة غير مجمع عليها، فتحتاج إلى دليل.  
والاكتفاء بأنها «احتياط لدين الله» لا يكفي.

أرأيت لو قال قائل: لا أحتاج إلا بما ثبت يقيناً، بأن يكون قطعي المتن،  
قطعي الدلالة، احتياطاً ل الدين الله أن أثبته بالظن. أيكفيه هذا؟

أو رأيت لو قال قائل: لا أحتاج بالرأي والقياس البتة، احتياطاً ل الدين الله  
أن أثبته برأيي. أيكفيه هذا؟

ومسألة القصاص في القتل بالمثقل قد توَسَّعت فيها في الفقهيات من  
«التنكيل»<sup>(١)</sup>، واحتججت بأربع آيات من كتاب الله عز وجل.

وذكر الأستاذ هنا (ص ٤٨) ما قلت في مقدمة «الطليعة»<sup>(٢)</sup>: إنه تكلم

---

(١) (١٢٧/٢ وما بعدها).

(٢) (ص ٤).

في هشام بن عروة حتى تُسْبَه إلى الكذب.

فزعع أن مقصودي ما نقله عن الخطيب، مما أخرجه عن الساجي بسنده إلى مالك. ثم قال الأستاذ: «أهذا قولي أم قول مالك، أيها الباهت الأفك؟».

أقول: لا أحب أن أجاري الأستاذ في حِدَّته، وإنما أقول: ليس مقصودي ما زعمته، إنما مقصودي قول الأستاذ في «التأنيب» (ص ٩٨) – بعد ذكره رواية هشام عن أبيه قال: «لم يزل أمربني إسرائيل...» – قال الأستاذ: «إنما أراد هشام بذلك النكبة في ربعة وصاحبها، لقول مالك فيه...».

فهمت من قوله: «إنما أراد...» أن مقصوده أن هشاماً<sup>(١)</sup> اختلف هذه الحكاية، وروها عن أبيه لذاك الغرض.

فإن كان هذا مراد الأستاذ في «التأنيب» فذاك، وإن زعم أنه لم يُرِدْ هذا فأمره إلى الله، وأستغفر الله وأتوب إليه.

أما رواية الساجي؛ فقد ردّها الخطيب نفسه (١/٢٢٣) [ص ٥٣] بأنّ شيخ الساجي لا يُعرَف، فعَدَل الأستاذ عن ذلك: «هذا من انفردات الساجي، وأهل العلم قد تبدر...».

فأوهم أنه لا علة للرواية إلا انفرد الساجي، والساجي حافظ جليل،  
ترجمته في «التنكيل»<sup>(٢)</sup>!

وقول الأستاذ: «وأهل العلم قد تبدر...» يوهم أن الحكاية ثابتة، فيحتاج إلى الاعتذار عنها!

---

(١) الأصل: «هشام».

(٢) (رقم ٩٤).

\* المثال ٢. «الطليعة» (ص ١٠٦ - ١٠٨) (١).

لم أر في «الترحيب» تعرضاً لهذا، وقد وقفت على نسخة أخرى جيدة من «نقوات ابن حبان» محفوظة في المكتبة السعيدية بجعفر أباد، وفيها كما نقلته عن نسخة الأصفية.

ورأيت في «تاريخ جرجان» (٢) لحمزة السهمي ترجمة لأبي عوانة، وفيها عن ابن عدي والإسماعيلي أنه توفي سنة سبعين ومائة.

وهذا يؤيد ما ظنته في «الطليعة» (ص ١٠٧) (٣) سطر (٨). والله أعلم.

\* المثال ٣. «الطليعة» (ص ١٠٨) (٤).

قال الأستاذ (ص ٥٠): «وأما قولي في محمد بن علي بن الحسن بن شقيق: ليس بالقوي. فيكفي في إثباته إعراض الشيفيين عن إخراج حديثه في الصحيح مع روایتهم عنه خارج الصحيح». روايتهما عنه خارج الصحيح.

أقول: لم يحتاجا إلى ما عنده؛ لأن سنه قريب من سنهما، وروایتهم عنه خارج الصحيح في صحتها وثقة، وربما يكونان روايا عنه بعض الحكايات مما لم يجداه عند من هو أعلى إسناداً منه.

وقد وثقه النسائي، وهو في توثيق المتأخرین أشد احتياطاً من الشيفيين، فربّ رجلٍ فيهما أو في أحدهما يضعفه النسائي، وغيره.

---

(١) (ص ٨٤ - ٨٥).

(٢) (ص ٤٨١ - بتحقيق المؤلف).

(٣) (ص ٨٥).

(٤) (ص ٨٥).

وليس<sup>(١)</sup> كُلُّ مَنْ لَمْ يَرِدْ عَنْهُ الشِّيخَانِ غَيْرُ قَوِيٍّ. وَالْأَسْتَاذُ نَفْسَهُ لَا يلتزم  
هذا.

\* المثال ٤. «الطليعة» الطليعة (ص ١٠٨)<sup>(٢)</sup>.

نَبَهَنِي الأَسْتَاذُ عَلَى أَنَّ لِفْظَ «أَبُو عُمَار» اسْتَدْرَكَ الضَّرْبَ عَلَيْهِ فِي  
جَدْوَلِ الإِصْلَاحِ. وَصَدَقَ الأَسْتَاذُ.

\* المثال ٥. «الطليعة» (ص ١٠٩)<sup>(٣)</sup>.

قال الأستاذ (ص ٥٠): «السوق غير الصواف».

أقول: ترجمته في «التنكيل»<sup>(٤)</sup>.

\* المثال ٦. «الطليعة» (ص ١٠٩)<sup>(٥)</sup>.

قال الأستاذ: «لَا أَرِيدُ التَّكَلُّمَ عَنْ أَبْنَى الْمَنَادِيِّ، فَإِنَّهُ مَعْرُوفٌ».

أقول: أحسن الأستاذ إلى نفسه!



---

(١) الأصل: «وليس كان...» فالظاهر أن «كان» كتبها المؤلف قبل تعديل العبارة ثم ذهل عن الضرب عليها.

(٢) (ص ٨٦).

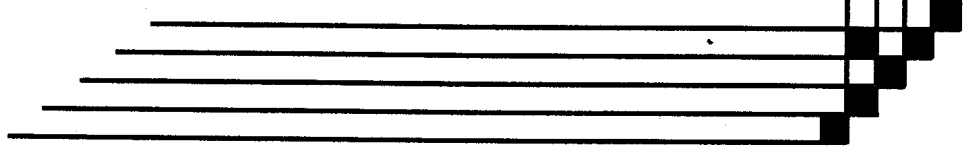
(٣) (ص ٨٦).

(٤) (رقم ١٦٧).

(٥) (ص ٨٦-٨٧).



# الفهارس





## **الفهارس اللفظية**

١ - فهرس الآيات القرآنية

٢ - فهرس الأحاديث والآثار

٣ - فهرس الأشعار

٤ - فهرس الأعلام

٥ - فهرس الكتب



## فهرس الآيات القرآنية

- «وَإِن تُبْتَمْ فَلَكُمْ رُؤُسُ أَمْوَالِكُمْ» [البقرة: ٢٧٩] ١٦٦
- «مَنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهِدَاءِ» [البقرة: ٢٨٢] ١٧١، ١٥٤
- «لَا يَكْلُفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مُسْعَهَا» [البقرة: ٢٨٦] ١٦٩
- «وَلَوْ كُنْتَ فَظًا عَلِيًّا قَلْبًا لَأَنْفَضُوا مِنْ حَوْلَكَ» [آل عمران: ١٥٩] ١٧٥
- «يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُوْنُوا قَوْمٰنِيْنَ بِالْقُسْطِ» [النساء: ١٣٥] ١٨٩، ٩٣
- «يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُوْنُوا قَوْمٰنِيْنَ لِلَّهِ» [المائدة: ٨] ١٨٩، ٩٣
- «لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ» [التوبه: ١٢٨] ١٧٥
- «إِنَّا نَخْنُونَ زَرَّنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ» [الحجر: ٩] ١٦٠
- «يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا إِنْ جَاءَكُوكُسٌ بِنَيْنَاهُ فَتَبَيَّنَا» [الحجرات: ٦] ١٧١، ١٥٤
- «وَمَا خَلَقْتُ لِجِنَّٰنَ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ» [الذاريات: ٥٦] ١٥٩
- «رَبَّنَا أَغْفَرْلَنَا وَإِلَّا خَوَّنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَنِ» [الحشر: ١٠] ١٨٩، ٩٣
- «وَأَشِدُّوا ذَوَى عَدْلٍ مِنْكُمْ» [الطلاق: ٢] ١٧١، ١٥٤
- «وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ حُلُقٍ عَظِيمٍ» [القلم: ٤] ١٧٥



## فهرس الأحاديث والآثار<sup>(١)</sup>

### الصفحة

### طرف الحديث أو الآثر

|                 |                                                   |
|-----------------|---------------------------------------------------|
| ١١٧             | * أكثر أبو هريرة (ابن عمر)                        |
| ١٦١             | إن الله خلق الفرس فأجرأها                         |
| ١٦٨، ١٥٦        | أنت مني بمنزلة هارون من موسى                      |
| ٤٢              | تسحروا فإن في السحور بركة                         |
| ٦٤              | حديث الآخرين                                      |
| ١٠٠، ٨٣، ٨٠، ٧٧ | حديث الرَّضْخ                                     |
| ٢٤٣، ٣٦         | حديث الطير                                        |
| ٨٣، ٨٢، ٧٩، ٧٧  | حديث العُرَنِين                                   |
| ١٠٣             | حديث المصراة                                      |
| ٨١، ٧٧          | حديث شرب أبوالإبل                                 |
| ٣٤              | حديث عبد الله بن مسعود في الوسوسة                 |
| ٨١              | في أبوالإبل شفاء                                  |
| ١٧٨             | * لا تنظر إلى عمل العالم (إياس بن معاوية)         |
| ١٧٧             | لا يقضين حَكْمَ بين اثنين وهو غضبان               |
| ١١٧             | * لقد كنت أقول ما يعجبني جرأة ابن عباس (ابن عمر)  |
| ١٠٣             | * لم ينزل أمربني إسرائيل معتدلاً (عروة بن الزبير) |
| ١٧٥             | اللهم إنما محمد بشر                               |
| ١٤٨             | لو يُعطي الناس بدعواهم                            |
| ١٧٥             | ماله تربت يمينه                                   |

---

(١) ما صدر بعلامة (\*) فهو آثر.

ما من مسلم يغرس غرساً

من نسي صلاة

\* مهلاً عن أصحاب رسول الله ﷺ (سعد بن أبي وقاص)

\* والله إنها لزوجة نبيكم ﷺ (عمار بن ياسر)

يا سعد ارم فداك أبي وأمي



٤٢

٤٢

١١٩

١١٨

١٢٠

## فهرس الأشعار

| الصفحة   | الأبيات القائل      | الشطر                            |
|----------|---------------------|----------------------------------|
| ١٤٥، ١٢٦ | المتنبي             | ١ فزعت منه بآمالِي إلى الكذب     |
| ١٧       | كثير عزة            | ١ ورجل رمى فيها الزمان فشلت      |
| ١٧٣      | الواقي              | ٢ كالنسيء في أحمدَ بن صالح       |
| ١٠٢      | ذو الرمة            | ١ كما ألغيت في الديبة الحوارا    |
| ١٤٥، ١٢٧ | أعشي باهلة          | ٤ من علو لا عجب فيها ولا سخر     |
| ٢٠٨      | البحتري             | ١ عُدْت ذنوبًا فقل لي كيف أعتذرُ |
| ٤٦       | أحمد بن المعدل      | ٢ فعليك إثم أبي حنيفة أو زُفر    |
| ٢٠٦      | الخنساء             | ١ بأن لا يصاب فقد ظن عجزا        |
| ١٨٢      | ؟                   | ١ ذموه بالحق والباطل             |
| ٢٥٤، ٤٦  | عبد الصمد بن المعدل | ١ فتاه على الإنس والجنّه         |
| ٤٧       | " " "               | ١ وأفردَ الله بالجنة             |



## فهرس الأعلام

|                               |                             |                                        |                         |
|-------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------|-------------------------|
| أحمد بن الخليل (حور) البغدادي | ١٣                          | الأئمة الثلاثة (الأربعة عدا أبي حنيفة) | ٤                       |
|                               | ٢٢٥، ٢٢٤، ١٥                | الأبار                                 | ٢٣٠، ٨٩، ٢١، ٢٠         |
| أحمد بن الخليل أبو علي التاجر | ١٤                          | أبان ابن أبي عياش                      |                         |
|                               | ٢٢٧، ٢٢٤                    | إبراهيم عليه السلام                    | ٩٣، ٣                   |
| أحمد بن الخليل الكاتب         | ٢٢٥                         | إبراهيم بن بشار الرمادي                | ١٣، ١٢، ٦               |
| أحمد بن الفرات                | ٢٤٤، ٣٨                     |                                        | ٢٥٧، ٢٢١، ٢٢٠، ٢١٣، ١١٥ |
| أحمد بن الفضل بن خزيمة        | ٧١                          |                                        | ٢٥٨                     |
| أحمد بن أبي جعفر              | ٧٢                          | إبراهيم بن جنيد الرقي                  | ١٩، ١٨                  |
| أحمد بن حنبل                  | ٥٧، ٥٥، ٥٠، ٢٣، ٣           | إبراهيم بن سعيد الجوهري                | ٥١، ٥٠                  |
|                               | ١، ١٨٤، ١٠٩، ٩٩، ٩٥، ٨٥، ٨٠ | إبراهيم بن عبد الله بن الجنيد          | ٥١، ١٩                  |
|                               | ٢٢٢، ٢٢٦، ٢٢٥، ٢٢٤، ٢١٠     | إبراهيم بن عمر بن مطرف                 | ٢٢                      |
|                               | ٢٥٨، ٢٥٧، ٢٣٧، ٢٣٦، ٢٣٣     | إبراهيم بن محمد بن يعقوب               | ١٠                      |
|                               | ٢٦١                         | إبراهيم بن المنذر                      | ١٠٥، ١٠٣                |
| أحمد بن سلمان النجاد          | ٥٢، ٥١                      | إبراهيم النخعي                         | ١٠١، ٣٤                 |
| أحمد بن صالح                  | ٨٨، ١٤                      | الإتقاني                               | ٧٧                      |
|                               | ٢٢٤، ١٨١، ١٧٤، ١٧٣، ١٢٨     | الأثرم                                 | ٢٣٧، ٢٩، ٢٨             |
|                               | ٢٢٥                         | أحمد بن إبراهيم                        | ١٤١                     |
| أحمد بن عبد الله الأصبهاني    | ٧٢، ٧١                      | أحمد بن إبراهيم بن خالد                |                         |
| أحمد بن عبد الله بن يونس      | ٢٢٦                         | الموصلي                                | ٢٣١، ٢٣٠، ٢٢، ٢١        |
| أحمد بن عبيد بن ناصح          | ٦٣                          | أحمد بن إبراهيم النكري                 | ٢٣٠، ٢١                 |
| أبو أحمد العسال               | ٢٩، ٢٨                      |                                        | ٢٣١                     |

|                           |                            |                               |
|---------------------------|----------------------------|-------------------------------|
| الأصمسي عبد الملك بن قریب | ٢٥٩، ٦٣                    | أحمد بن علي الأبار = الأبار   |
| الأعمش                    | ١٨٤، ١٨٣، ١٦٧، ١٦٥         | أحمد بن كامل                  |
| إمام الحرمين              | ٢١١، ١٥١، ١٣٣              | أحمد بن محمد البغدادي         |
| ابن أمير حاج              | ١٤٦                        | أحمد بن محمد بن الحسن البلخي  |
| أنس بن عبد الحميد         | ١٣٥، ١٠٧                   | أحمد بن محمد بن الصلت         |
| أنس بن مالك               | ٧٩، ٧٨، ٤                  | ١٤٣، ٧٥، ٧٣                   |
|                           | ٩٩، ٨٧، ٨٤، ٨٣، ٨٢، ٨١، ٨٠ | أحمد بن محمد بن عبد الله بن   |
|                           | ٢٦٣، ٢١٦، ٢١٢، ١٠٢، ١٠٠    | محمد                          |
| إياس بن معاوية            | ١٧٨                        | أحمد بن المعدل                |
| أيوب بن إسحاق السافري     | ٢٥٠، ٤٤                    | ٢٥٥، ٢٥٤                      |
| أيوب السختياني            | ٢٥١                        | الأزهري ٣٠، ٣١، ٢٣٧، ٢٣٨، ٢٣٩ |
| البخاري                   | ١٨٠، ٦٨، ٦٧، ٦١، ٤١، ٢٧    | ٢٤٢، ٢٤٠                      |
| البلدر العيني             | ٧٧                         | أبوأسامة                      |
| البرقاني                  | ٢٣٩، ٢٢٠، ٥٤، ٥٣، ١٢       | إسحاق بن إبراهيم              |
| البرقي                    | ٦١                         | إسحاق الدبرى                  |
| بشر بن السري              | ٨٨                         | إسحاق بن راهويه               |
| بقي بن مخلد               | ٢٢٣                        | أبوإسحاق السبيعى              |
| بكار بن قتيبة             | ٤٨                         | أبوإسحاق الفزارى              |
| بكر بن سهل الدمياطي       | ٦٠                         | ابن إسحاق المطلكى             |
| أبو بكر الصديق            | ٨٣                         | إسحاق بن منصور الكوسج         |
|                           |                            | إسماعيل بن إبراهيم الهدلي     |
|                           |                            | إسماعيل بن حمدویه البيکندي    |
|                           |                            | الإسماعيلي ٣٨، ٣٩، ٢٣٤، ٢٤٥   |
|                           |                            | ٢٦٦، ٢٤٦                      |

|                                    |                  |                                |                              |
|------------------------------------|------------------|--------------------------------|------------------------------|
| ٧٢                                 | ابن الجوزي       | ٤٦                             | البكري                       |
| ، ٢٣ ، ١٢                          | ابن أبي حاتم     | ١٩٩ ، ١٨٤                      | البيهقي                      |
| ، ٦٨ ، ٦٧ ، ٥٦ ، ٥٥ ، ٤٥ ، ٢٧ ، ٢٦ |                  | ٢٦٣ ، ٢٥٣ ، ٢٥٢ ، ٨٦           | الترمذى                      |
| ، ٢٢٠ ، ١٣٥ ، ١٠٧ ، ٩٥ ، ٦٩        |                  | ١٧٢ ، ١٧١                      | التقى السبكى                 |
| ٢٦٠ ، ٢٥٠ ، ٢٣٦                    |                  | ٦٢ ، ٦١ ، ٦٠                   | شلوب بن سهيل القاضى          |
| أبو حاتم                           |                  | ١٤٩ ، ١٣٠                      | أبو ثور                      |
| ، ٣٢ ، ٢٧ ، ٢٦ ، ١٢ ، ٦            |                  | ٢١٦ ، ١٧٥                      | جابر بن عبد الله             |
| ، ٦٨ ، ٦١ ، ٥٦ ، ٥٥ ، ٥١ ، ٤٥ ، ٣٣ |                  | ١٧ ، ١٥                        | جبريل بن محمد المعدل         |
| ، ٢٢٠ ، ٢١٤ ، ١٣٥ ، ١٠٧ ، ٧٩       |                  | ٦١                             | الجراح بن المنھا旾 أبو العطوف |
| ٢٦١ ، ٢٦٠                          |                  | ٦٢                             |                              |
| الحارث بن مسکین                    |                  | ٨٢                             | ابن جریر الطبرى              |
| ٣٦ ، ١٦                            | الحاکم           | ٣٣ ، ٣٢                        | جریر بن عبد الحميد           |
| ٢٦٠ ، ١٥٣ ، ١١٩ ، ٨٦ ، ٦٧          |                  | ٢٤٧ ، ١٣٥ ، ١٠٧ ، ٦٤ ، ٥٤ ، ٤٠ |                              |
| ابن حبان                           |                  |                                | ٢٤٨                          |
| ، ٢٦ ، ٢٥ ، ٢٣ ، ١٩ ، ٦            |                  |                                |                              |
| ، ١٥٣ ، ٧٠ ، ٦٩ ، ٦٨ ، ٦١ ، ٤٣     |                  |                                |                              |
| ٢٦٦ ، ٢٦١ ، ٢٣٢ ، ٢١٣ ، ١٩٩        |                  | ٦٥                             | ابن الجزري                   |
| ٢٢٥ ، ١٦١ ، ٨٠                     | حبان بن هلال     | ٨٦                             | جعفر بن محمد بن شاكر         |
| ١٥٧ ، ٤٣                           | حبيب بن أبي ثابت | ٧٢ ، ٧١                        | جعفر بن محمد الصندلي         |
| ٢٥٦ ، ٥١ ، ٥٠                      | حجاج بن الشاعر   | ٢٣٦ ، ٢٣٥                      | أبو جعفر المنصور             |
| ٨٢ ، ٧٧                            | الحجاج بن يوسف   | ٢٥٨ ، ٢٥٧                      | ابن الجنيد                   |
| ابن حجر                            |                  | ١٥٦ ، ١٣٤ ، ١٢٧                | الجوزجاني                    |
| ، ٤٣ ، ٣٥ ، ٢٦ ، ١٠ ، ٦            |                  | ، ١٦٦ ، ١٦٤ ، ١٦٣ ، ١٥٨ ، ١٥٧  |                              |
| ، ١٣٤ ، ٧٦ ، ٧٣ ، ٥٩ ، ٥٤ ، ٤٤     |                  |                                |                              |
| ، ١٨٤ ، ١٦٩ ، ١٦٤ ، ١٦٣ ، ١٥٨      |                  | ، ١٨٤ ، ١٨٣ ، ١٦٩ ، ١٦٨ ، ١٦٧  |                              |
| ٢١٤ ، ١٨٥                          |                  | ١٨٦ ، ١٨٥                      |                              |

|                                     |                  |                   |                           |
|-------------------------------------|------------------|-------------------|---------------------------|
| ٢٢                                  | أبو حمزة المروزي | ١٧٦               | حذيفة                     |
| ٨٢، ٨١                              | حميد             | ٩٥                | حرب الكرمانى              |
| ٢٥٠، ٤٥، ٤٤                         | أبو حميد         | ١٢٠               | حرملة                     |
| ٢٠٥، ٨٩، ٦٩                         | الحميدي          | ٧٨                | حسان بن ثابت              |
| ٤٩، ٤٨، ٤٧، ٤٦، ٤، ٣                | أبو حنيفة        | ٧٧، ٤٣، ٤٢، ٤١    | الحسن البصري              |
| ٩٥، ٨٥، ٧٧، ٧٦، ٧٥، ٧٤              |                  | ٨٨، ٨٧            | الحسن بن أبي بكر بن شاذان |
| ١١٠، ١٠٦، ١٠٣، ١٠١، ١٠٠             |                  | ٨٨                | الحسن بن الحسين بن دوما   |
| ١١٦، ١١٥، ١١٣، ١١٢، ١١١             |                  | ٥٩                | الحسن بن الربيع           |
| ١٣١، ١٢٣، ١٢١، ١١٨، ١١٧             |                  | ١٢١               | الحسن بن صالح بن حي       |
| ١٤٩، ١٤٢، ١٤١، ١٣٩، ١٣٢             |                  | ٨٧، ٢٠            | الحسن بن علي الحلواني     |
| ٢٠٥، ٢٠٤، ١٩٧، ١٩٦، ١٥٠             |                  |                   | ٢٢٩، ٢٢٨                  |
| ٢١٢، ٢١١، ٢٠٨، ٢٠٧، ٢٠٦             |                  | ٤٨                | أبو الحسن الكرخي          |
| ٢٣٥، ٢٣٠، ٢٢٩، ٢٢٤، ٢٢٣             |                  | ٢٦٧، ٨٦           | حسين بن حرثت أبو عمار     |
| ٢٦٤، ٢٦٣، ٢٥٢، ٢٤٩، ٢٤٥             |                  | ٧٥، ٧٤            | الحسين بن علي الصimirي    |
| ٢٦٥                                 |                  |                   | الحكم بن عتبة             |
| حور = أحمد بن الخليل                |                  | ١٥٧، ٤٤، ٤٢، ٤١   | ١٥٧، ٤٤، ٤٢، ٤١           |
| ابن حيوه = محمد بن العباس ابن حيوه  |                  | ١٨٠، ٤٨           | حمداد بن زيد              |
| حال أبي يعلى (؟)                    |                  | ١٨٢، ١٦٢، ١٦١، ٦٦ | حمداد بن سلمة             |
| ٥٧                                  |                  | ٤٣، ٤١، ٤٠        | حمداد بن أبي سليمان       |
| خالد بن نافع                        |                  |                   | ٢٣٦، ٢٣٥، ٤٤              |
| ٢٣٦، ٢٣٥                            |                  |                   |                           |
| الخَزَّاز = محمد بن العباس ابن حيوه |                  | ٦٧                | Hammondie                 |
| الخطيب البغدادي                     |                  | ٦٥                | حمسة (الرِّيَات)          |
| ٥، ٤، ٣                             |                  | ٢٦٦، ٢٤٠          | حمسة السهمي               |
| ١٥، ١٤، ١٣، ١٢، ١١، ٧، ٦            |                  |                   |                           |
| ٢٢، ٢١، ٢٠، ١٩، ١٨، ١٧، ١٦          |                  |                   |                           |

|                                   |                               |                            |
|-----------------------------------|-------------------------------|----------------------------|
| ٤٣                                | رافع بن سنان (؟)              | ٣٨، ٣٧، ٣٠، ٢٨، ٢٦، ٢٥، ٢٤ |
| ٢٦٥، ١٠٣                          | ربيعة الرأي                   | ٦٥، ٦٣، ٦٢، ٥٤، ٥٣، ٥٢، ٥١ |
| ٨٨                                | رجاء بن السندي                | ٧٥، ٧٤، ٧٣، ٧٢، ٦٩، ٦٨، ٦٦ |
| ٢٦٣، ٧٨                           | أبورجاء العطاردي              | ٨٨، ٨٧، ٨٦، ٨٥، ٨٢، ٧٧، ٧٦ |
| ٢٦٤، ٢٦٣                          | ابن رجب                       | ١١٨، ١١١، ١٠٦، ١٠٥، ٩٥     |
| ٣٨، ٣٧                            | رسته                          | ١٩٦، ١٨٩، ١٨٠، ١٧٢، ١٣٥    |
| ١٥٩                               | الرشيد                        | ٢١٥، ٢١٣، ٢٠٧، ٢٠٠، ١٩٩    |
| الرمادي = إبراهيم بن بشار الرمادي |                               | ٢٣٤، ٢٣١، ٢٣٠، ٢٢١، ٢٢٠    |
| ١٣٦                               | الروياني                      | ٢٦٥، ٢٦٢، ٢٥٢، ٢٤٢، ٢٤١    |
| ٢٦٣، ٧٨                           | زر بن حبيش                    | ٣٠                         |
| ٢٧، ٢٦، ٢٥                        | أبوزرعة                       | ٢٠٢، ٢٠١                   |
| ٤٦                                | زفر                           | ٢٤٤، ٢٤٣، ٣٦               |
| ٨٥، ٣٩                            | الزهري                        | ٢٢٠، ١١٥، ٧٣، ١٣           |
| ٦٣                                | أبو زيد الأنصاري              | ١١٩                        |
| ٢٦٥، ١٠٤، ١٠٣                     | الساجي                        | ٥٣، ٥٢، ٥١، ٣١، ١٤، ١٣     |
| ٢٤٤، ٧١، ٣٨، ٣٧                   | سالم بن عاصم                  | الدارقطني                  |
| ٢٤٥                               |                               | ٢٠٢، ٨٦، ٧٦، ٧٥، ٦١، ٥٩    |
| ١٧١                               | ابن السبكي (تاج الدين)        | ١٠٣                        |
| ١٥٦                               | السخاوي                       | أبو داود                   |
| ٢٢٠، ١٢                           | ابن أبي سريح                  | ٢٢٦، ١٦٣، ١٥٨، ٨٦، ٥٥      |
| ٢٣٧، ٢٠٢، ٥٩، ٥٨، ٤٢              | ابن سعد                       | ابن دقيق العيد             |
| ٧٨                                | سعد بن إياس أبو عمرو الشيباني | ١٦٩، ١٦٨، ١٦٣، ١٦٢         |
| ٢٦٣                               |                               | الدولابي                   |
|                                   |                               | الذهبي                     |
|                                   |                               | ٦١، ٢٣                     |
|                                   |                               | ٣٣، ٣٢، ١٧، ١٦، ١٥         |
|                                   |                               | ٦٦، ٦٥، ٦٣، ٦٠، ٥٤، ٤٠، ٣٦ |
|                                   |                               | ٢٦٠، ١١٩، ٦٧               |

|                          |                              |                   |                                   |
|--------------------------|------------------------------|-------------------|-----------------------------------|
| ٥٦                       | سليمان بن حسان الحلبي        | ٤٥                | سعد الرماح                        |
| ٦٤                       | سليمان الشاذكوني             | ١٢٠، ١١٩          | سعد بن أبي وقاص                   |
| ١٠١، ٩                   | ابن السمعاني                 | ٢٥                | أبو سعيد الأشجع                   |
|                          | السوق = علي بن محمد بن مهران | ٨٢                | سعید بن جبیر                      |
| ٢٦٣، ٧٨                  | سويد بن غفلة                 | ٢٦                | سعید بن سلم الباھلی               |
| ٣٢                       | شاذان                        | ٥٦                | سعید بن عامر                      |
| ١٠٠، ٩٩، ٧٦، ٧٤، ٧٣، ٣   | الشافعی                      | ٤٨                | سعید بن محمد بن أبان البرذعي      |
| ١٣٢، ١٢٩، ١٢٧، ١٢٠، ١٠٩  |                              | ٣٥، ٣٤            | سُعَيْرَ بن الخمس                 |
| ١٥١، ١٥٠، ١٤٩، ١٣٥، ١٣٣  |                              | ١٦٠               | سفیان                             |
| ٢٢١، ٢١١، ٢١٠، ٢٠٥، ١٩٥  |                              | ٦٤، ٣٧، ٢١، ٢٠    | سفیان الثوری                      |
| ١٠١، ١٠٠                 | أبو شامة                     | ٢٠١، ١٦٧، ١٧٧، ٦٥ |                                   |
| ٥٨                       | ابن شاهين                    |                   | ٢٢٩، ٢٢٨                          |
| ٢٥٢                      | شباتة بن سورا                |                   | سفیان بن عینة ٦، ٢٣، ٥٥، ١١٥، ١١٦ |
| ١٠١                      | شريح القاضی                  |                   | ١١٨، ١١٧، ٢١٣، ١٢٢، ١٢١           |
| ١٢٧، ٢٢، ٢١              | شريك القاضی                  | ٨٧                | سفیان بن وکیع                     |
| ٢٣١، ٢٣٠، ١٥١، ١٣٣، ١٣٢  |                              | ٢٨، ٢٧            | سلام بن سليمان القارئ             |
| ١٨٢، ١٨٠، ١٥٧، ٧٩، ٤٠    | شعبة                         | ٦٩                | سلامة بن محمود القسي              |
|                          |                              | ١٧٦               | سلمان الفارسي                     |
| ١٨                       | الشهاب القضاعی               | ٨٤                | أبو سلمة                          |
| ٢٩، ٢٨                   | أبو الشيخ الأصبهانی          | ١٥٧               | سلمة بن كهيل                      |
| ٢٤٤، ٢٠٠، ٧١، ٧٠، ٣٨، ٣٧ |                              | ٦٥، ٦٤            | سلیم بن عیسی القارئ               |
|                          |                              | ٦٥                | سلیم بن عیسی أبو يحيی             |
| ٢٦٦، ١١٩، ٨٦، ٥٩، ٤١     | الشيخان                      | ١٨٠               | سلیمان التیمی                     |
|                          |                              | ٣٤، ٣٣، ٣٢        | سلیمان بن حرب                     |

|                  |                                 |                  |                                |
|------------------|---------------------------------|------------------|--------------------------------|
| ١٧٦              | عامر بن واثلة                   | ١٣٦              | صاحب الزواجر                   |
| ١١٧، ٨١          | ابن عباس                        | ٧٧               | صاحب العناية                   |
| ٢٢٠، ١٢          | أبو العباس بن حمدان             | ١٠١              | صاحب أبي حنيفة                 |
| ٦٢               | عباس الدوري                     | ٦، ٥             | صالح بن أحمد التميمي الحافظ    |
| ٨٨               | عبد الأعلى بن مسهر              | ٢١٧، ١١-٨        | - ٢١٣، ٢١٥-                    |
| ٢٠٢، ١٠٥، ٦٧، ١٣ | ابن عبد البر                    | ٢٢٣، ٢٢٢، ٢٢٠    | صالح بن أحمد بن أبي مقاتل      |
|                  |                                 | ٩-٦              |                                |
| ٦٠               | عبد الخالق بن منصور             | ٢١٩-٢١٧، ٢١٤، ١١ |                                |
| ٧٠               | عبد الرحمن بن داود بن منصور     | ٢٢٣، ٢٢١         |                                |
| ٦٨               | عبد الرحمن بن عبد الملك بن شيبة | ١٢١، ٤٧          | أبو صالح الفراء                |
| ٢٠٢، ٢٠١، ٣٢     | عبد الرحمن بن مهدي              | ٦٦، ٦٤           | أبو صالح كاتب الليث            |
| ٥٠               | عبد الرحمن بن يوسف بن خراش      | ١٨١، ١٧٣         | ابن الصلاح                     |
| ١٨٣              |                                 | ١٠٧              | الصيرفي                        |
| ١٩٣، ١٩١، ١٩٠    | عبد الرزاق حمزة                 | ٢٢٩، ٢٢٨، ٢٠     | الضحاك بن مخلد                 |
| ١٦٥              | عبد الرزاق الصنعاني             | ١٨٠، ١٨          | أبو طاهر السلفي                |
| ٤٧، ٤٦           | عبد الصمد بن المعدل             | ٦٩               | طاهر بن محمد الزبيري           |
| ٢٥٥، ٢٥٤، ٢٥٣    |                                 | ٤٨، ١٩، ١٨       | الطحاوي                        |
| ٨٢، ٨١           | عبد العزيز بن صهيب              | ١٤٤، ١٢٦         | أبو الطيب المتنبي              |
| ٧٣، ١٨           | عبد القادر القرشي               | ١٧٥، ١١٨         | عائشة الصديقة                  |
| ٢١٠              | عبد الله بن أحمد بن حنبل        | ١٨٥، ١٨٤         | عاصم بن ضمرة                   |
| ٨٨               | عبد الله بن الزبير الحميدي      | ٢٢٩، ٢٢٨، ٢٠     | أبو عاصم العباداني             |
| ٦٢               | عبد الله بن جعفر بن درستويه     |                  | أبو عاصم النبيل=الضحاك بن مخلد |
| ٨٨، ٦٣           |                                 | ٢٣٣، ٢٣٢         | عامر بن صالح بن عبد الله       |

|                        |                          |                                        |
|------------------------|--------------------------|----------------------------------------|
| ١٤، ١٣                 | عبدة                     | عبد الله بن زيد الجرمي أبو قلابة ٧٧    |
| ١٩، ١٨                 | عبيد بن يعيش             | ٨٢، ٨١، ٧٩                             |
| ٣٩                     | عتبان                    | عبد الله بن عثمان (عبدان) ٤١           |
| ٢٣٩، ٣١                | العتيقى                  | عبد الله بن عثمان بن الرماح ٤٦، ٤٥١    |
| ٨٧                     | عثمان بن أحمد بن السمك   | ٢٥٢                                    |
| ٥٤                     | عثمان بن أحمد الدقاق     | عبد الله بن علي المديني ٥٥، ٥٢         |
| ٢٢٦                    | عثمان بن أبي شيبة        | عبد الله بن عمر بن الرماح ٤٦، ٤٥       |
| ١٨٥، ٥٨                | عثمان بن عفان            | عبد الله بن عمر بن ميمون ٢٥٢، ٤٥١      |
| ٤٩، ٤٨                 | عثمان بن مسلم البشّي     | ٢٥٣                                    |
| ٢٦٣، ٧٨                | أبو عثمان النهدي         | عبد الله بن المبارك ٢٣، ٢٢             |
| ٢٥٣                    | عثمان بن يعلى            | ٢٣٢، ١٨٤، ١٦٠، ٨٦، ٨٥، ٦٧              |
| ٢٣٧، ٢٠٢، ١٦٧، ١٥٦، ٥٨ | العجلي                   | ٢٦٠، ٢٣٣                               |
| ٢٦٦، ٥٧، ٣٢            | ابن عدي                  | عبد الله بن محمد بن أبي الأسود ٨٨      |
| ١٧٣، ١٦٠، ١١، ١٠، ٦    | العرافي                  | عبد الله بن محمد بن أبي العوّام ١٩، ١٨ |
| ٢١٤                    |                          | عبد الله بن محمد الحافظ ٣٥، ٣٤         |
| ٢٦٥، ١٠٣               | عروة بن الزبير           | عبد الله بن محمد بن السقاء ٣٦، ٢٤٣     |
| ٢٥١، ٢٥٠، ٤٤           | ابن عساكر                | ٢٤٤                                    |
| ٣٨، ٣٧                 | عصام بن يزيد (جَبْر)     | عبد الله بن محمد بن يعقوب الحارثي ٤٨   |
| ٨٠                     | عفان بن مسلم             | عبد الله بن محمود المروزي ٦٦، ٢٢       |
| ٦٦، ٦٥، ٦٤             | العقيلي                  | ٢٦٠، ٢٣١، ٦٧                           |
| ٣٤                     | علقمة                    | عبد الله بن مسعود ٣٤                   |
| ٣١، ٣٠                 | علي بن أحمد بن طيب الرزا | عبد الله بن مهدي ١٦٠                   |
| ٢٤٢، ٢٣٩، ٢٣٨          |                          | عبد الله بن موسى ١٨٤، ١٨٣              |

|          |                         |                    |                                   |
|----------|-------------------------|--------------------|-----------------------------------|
| ٧٦، ٧٤   | عمر بن إسحاق بن إبراهيم | ٨٦، ٨٥             | علي بن الحسن بن شقيق              |
| ٨٣       | عمر بن الخطاب           | ٢٣٥، ٢٣٤، ٢٤       | أبو علي ابن الصواف                |
| ٤٦، ٤٥   | عمر بن الرماح           | ٥٣، ٥٢، ٣٩، ٣٢     | علي ابن المديني                   |
| ٧١       | عمر بن قيس الماصر       |                    | ٨٨، ٦١، ٥٨                        |
| ٢٥٢، ٢٥١ | عمر بن ميمون بن بحر     | ١٧٢                | علي بن حرب الموصلي                |
|          | ٢٥٣                     | ٧٢                 | علي بن حمساذ                      |
| ٢٣٥      | عمران بن أبي ليلى       | ١٢٠، ١١٩           | علي بن أبي طالب                   |
| ٣٩       | عمرو بن عثمان بن عفان   | ١٨٥، ١٦٨، ١٦١، ١٥٦ |                                   |
| ٢٥٢      | عمرو بن عثمان بن يعلى   | ٤١، ٤٠، ٣٩         | علي بن عاصم                       |
| ١٦٧، ١٥٦ | عمرو بن قيس الملائي     | ٢٤٨، ٢٤٧           |                                   |
|          | أبو عوانة=الوضاح الشكري | ٣٥، ٣٤             | علي بن عثام                       |
| ٤٨، ١٨   | ابن أبي العوام          | ٣١                 | علي بن محمد بن سعيد الرزاز        |
| ١٨٠، ٨٣  | ابن عون                 | ٦٦                 | علي بن محمد بن مهران السوقى       |
| ١١٠      | عيسى عليه السلام        |                    | ٢٦٧                               |
| ٥٦       | ابن أبي غالب            |                    | علي بن موسى أبو الحسن ابن         |
| ٢٣٤      | الغطريفي                | ٢٣٨، ٣١            | الرزاز                            |
| ١٨٠      | أبو الغنائم الترسى      | ٢٤٢، ٢٤١، ٢٣٩      |                                   |
| ٢٣٤، ٢٤  | أبو الفتح بن مسرور      | ٧٦، ٧٤             | علي بن ميمون الرقى                |
| ١٣       | ابن الفضل               |                    | ابن عمار=محمد بن عبد الله بن عمار |
| ٩٥       | أبو الفضل بن خيرون      |                    | أبو عمار المروزى=حسين بن حرث      |
| ٧        | فضلك الرازي             | ١١٩، ١١٨           | عمار بن ياسر                      |
| ٢٣       | فضيل بن عياض            | ١١٧                | ابن عمر                           |
| ٢٤٠      | ابن أبي الفوارس         | ٧٥، ٧٤             | عمر بن إبراهيم المقرئ             |

|                 |                                                   |                            |                                      |
|-----------------|---------------------------------------------------|----------------------------|--------------------------------------|
| ٢٣٤             | محمد بن أحمد بن الحسن<br>= محمد بن أحمد بن الصواف | ٧٦، ٧٥<br>٥٨               | أبو القاسم الأزهري<br>القاسم التمار  |
|                 | أبو علي ابن الصواف                                | ٨، ٧، ٦                    | القاسم بن أبي صالح                   |
| ٥٥، ٥٣          | محمد بن أحمد الحكيمي                              | ٢١٣، ٥٤، ١٢، ١١، ٩         |                                      |
| ١٩، ١٨          | محمد بن أحمد بن حماد                              | ٢٢٤، ٢١٩، ٢١٨، ٢١٧، ٢١٤    |                                      |
| ٨٨              | محمد بن أحمد بن رزق                               | ٨١، ٨٠، ٧٧، ٤٤، ٤٣، ٤٢، ٤١ | قتادة                                |
|                 | محمد بن أحمد بن سهل                               |                            | ٨٢                                   |
| ٢٣٤، ٢٤         | الأصباغي                                          | ١٦٣، ١٦٢، ١٥٨، ١٢٧         | ابن قتيبة                            |
| ٣٨              | محمد بن أحمد بن عمرو                              |                            | ١٦٤                                  |
| ٢٤              | محمد بن أحمد بن فارس                              | ٢٢٢                        | قطن بن نسير                          |
| ٦٩              | محمد بن إدريس الشامي                              | ٢٢٩، ٢٢٨، ٢١، ٢٠           | أبو قلابة الرقاشى                    |
| ٢٣              | محمد بن أعين أبو الوزير                           | ٢٣١                        | القيراطي = صالح بن أحمد بن أبي مقاتل |
| ٦، ٥            | محمد بن أيوب بن الضريس                            | ٨٧                         | قيس بن الربع                         |
|                 | ٢٢١-٢١٩، ٢١٣، ١٢                                  | ٢٥٣، ٢٥٢                   | كثير بن زياد                         |
| ٦               | محمد بن أيوب بن هشام الرازي                       | ١٨٢، ٨٧                    | مؤمل بن إسماعيل                      |
|                 | ٢٢١، ٢١٩، ٢١٤، ١٢                                 | ٢٥٧، ٥١                    | مؤمل بن إهاب                         |
| ٨٨              | محمد بن بشار                                      | ١٧                         | ابن ماكولا                           |
| ٢٩              | محمد بن الحسين بن إبراهيم بن زياد                 | ٧٣، ٦٨، ٣٩، ٢٥، ٣          | مالك بن أنس                          |
| ٦١، ٦٠          | محمد بن الحسين الأزدي                             | ١٠٦، ١٠٥، ١٠٤، ١٠٣، ٩٩     |                                      |
|                 | ٦٢                                                | ١٣٥، ١٢٨، ١٢٠، ١١٩، ١٠٧    |                                      |
| ٢٣٤، ٢٤         | محمد بن الحسين البستناني                          | ٢٦٥، ٢٤٦، ٢١١، ٢١٠، ١٥٥    |                                      |
|                 | محمد بن الحسين بن حميد بن                         | ٥٥، ٤٧                     | محبوب بن موسى                        |
| ٢٣٦، ٦٦، ٢٦، ٢٥ | الربع                                             | ١٧١                        | المحلبي                              |

|                                  |                              |                           |
|----------------------------------|------------------------------|---------------------------|
| محمد بن عبد الله جار عبد الله بن | ١٥، ١٦                       | محمد بن جبوه النخاس       |
| ٢٨، ٢٧                           | أحمد                         | ١٨، ١٧                    |
| ٦٩                               | محمد بن عبد الله الحضرمي     | ٨٨                        |
| ٢٩، ٢٨                           | محمد بن عبد الله الشافعي     | ١٦                        |
|                                  | محمد بن عبد الله بن عمار     | ١٦                        |
| ٥٧                               | الموصلي                      | ١٦                        |
|                                  | ٢٣٧، ٨٨، ٥٨                  | ١٧، ١٦                    |
| ٢٣                               | محمد بن عبد الله بن قهزاد    | ١٤٣                       |
|                                  | ٦٧                           | ٢٧                        |
| ١٩، ١٨                           | محمد بن عبد الله بن محمد     | ٢٨                        |
| ٢٦                               | محمد بن عبيد الطنافسي        | ٢٦                        |
|                                  | ٢٣٧، ٢٣٦                     | ٢٣٧، ٤٤، ٢٨، ٢٧           |
| ٢٣٥                              | محمد بن عثمان بن أبي شيبة    | ٦٧                        |
| ٨٥                               | محمد بن علي بن الحسن بن شقيق | ٤٤، ٤٢، ٤١                |
|                                  | ٢٦٦، ٨٦                      | ١٦١                       |
| ٢٣٥                              | محمد بن علي بن الحسين الباقر | محمد بن عباس ابن حيوه     |
|                                  | ٢٣٦                          | الخراز ٧١، ٥٦، ٤٦، ٣١، ٣٠ |
| ٢٣                               | محمد بن علي بن حمزة المروزي  | ٢٤٢ - ٢٣٨، ٨٧             |
| ٢٥                               | محمد بن عمر بن دليل          | ١٨٢                       |
| ٢٤، ٢٢                           | محمد بن عمر بن مطرف          | ١٠٣                       |
| ٢٦، ٢٥                           | محمد بن عمر بن وليد التيمي   | ٢٢٣                       |
| ٢٦، ٢٥                           | محمد بن عمر بن وليد الكندي   | ٣٥، ٣٤                    |
| ٢٣٥                              | محمد بن عمران بن أبي ليلى    | ٨٣                        |

|                            |                                      |                             |                            |
|----------------------------|--------------------------------------|-----------------------------|----------------------------|
| ٢٢١                        | أبو مسدد قطن بن إبراهيم              | ٧، ٥، ٦                     | محمد بن عيسى بن عبد العزيز |
| ٢٢٩، ٢٢٨، ٢٠               | مسدد بن مسرهد                        | ٨، ٩، ٩، ٢١٣، ٢١٤، ٢١٥، ٢١٧ |                            |
| ٧٤، ٧٣                     | مسعود بن شيبة                        | ٢١٩، ٢١٨                    |                            |
| ٨١، ٦١، ٥٥، ٥٠، ٤٢، ٣٥، ٣٤ | مسلم                                 | ٢١٨                         | محمد بن عيسى الهمذاني      |
| ١٧٥، ١٧٠، ١٥٤، ١٢١، ١٢٠    |                                      | ٨٤، ٢٧                      | محمد بن غالب بن تمام       |
| ٢٥                         | مسلم بن خالد                         | ٥٨، ٢٥                      | محمد بن فضيل بن غزوان      |
| ٥١                         | مسلمة بن قاسم                        |                             | ٥٩                         |
| ٥٧                         | معاافى بن عمران                      | ١٠٣                         | محمد بن فليح               |
| ١٦٥                        | معاوية                               | ٦٧، ٦٨                      | محمد بن مسلمة المخزومي     |
| ٢٦٣، ٧٨                    | المعروف بن سويد                      |                             | ٢٦١                        |
| ١٧٩                        | أخو المعلمي (?)                      | ٧٠                          | محمد بن المنذر (شگر)       |
| ٤٠، ٣٤                     | مغيرة                                | ٨٧                          | محمد بن ميمون              |
| ٧٦، ٧٥، ٧٤                 | مكرم بن أحمد                         | ١٩٣                         | محمد نصيف                  |
| ٢٢٣، ٢٢٢، ٢٢١              | الملك المعظم عيسى                    | ٢٣٤                         | محمد بن يحيى               |
| ٢٦٧، ٨٧                    | ابن المنادي                          | ٧                           | محمد بن يحيى بن أبي حزم    |
| ٨١                         | ابن المنذر                           | ٥٥                          | محمد بن يحيى بن أبي عمر    |
| ١٥٧                        | منصور بن المعتمر                     | ٣٩                          | محمود بن الربيع            |
|                            | مُهَذِّب تاريخ ابن عساكر (ابن بدران) | ١٧، ١٦، ١٥، ٢٦              | محمود بن غيلان             |
| ٢٥٠                        |                                      | ١١٩                         | أبو مریم الأسدی            |
| ١٦١                        | أبو المهزم                           | ١٤٩، ١٣٠                    | المزني                     |
| ١٥٦                        | موسى عليه السلام                     | ٤٢، ٢١، ٢٠، ١٢              | المزي                      |
| ٦٩                         | موسى بن إسحاق القاضي                 |                             | ٢٢٩، ٢٢٠، ٦٩               |
| ٤٢                         | موسى بن إسماعيل                      | ٢٢١                         | مسدد بن قطن                |

|                                      |                         |                                                       |                          |
|--------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------|
| ١٠٩، ١٠٧، ١٠٦، ١٠٥، ١٠٤              |                         | ٨٣                                                    | موسى بن أنس              |
| ٢٦٥، ١٣٦                             |                         | ١٦٧، ١٥٦                                              | موسى الجهنبي             |
| ٨٥، ٨٤                               | أبو هشام المخزومي       | ١٦١                                                   | موسى بن طريف الأسدية     |
| ٢٥                                   | هشيم بن بشير            | ٣٨، ٣٧                                                | موسى بن مساور            |
| ٤٨                                   | هلال بن يحيى            | ٤٨                                                    | الموفق المكي             |
| ١٤٦                                  | ابن الهمام              | ١٥                                                    | مِيناء                   |
| ٨                                    | همام بن منبه            | ١٨، ١٤                                                | النسائي                  |
| ٣٩، ٣٨                               | الهيثم بن خلف الدوري    | ٨٦، ٦١، ٦٠، ٥١، ٣٦، ٢٦، ١٩<br>١٨١، ١٧٣، ١٦٣، ١٥٨، ١٢٧ |                          |
|                                      | ٢٤٦، ٢٤٥                |                                                       |                          |
| ١١٩                                  | أبو وائل                | ٢٦٦، ٢٣٨، ٢٠٢، ١٨٥                                    |                          |
| ٢٣، ٢٢                               | أبو الوزير عمر بن مطرف  | ١٨٠                                                   | النصر بن شميل            |
|                                      | ٢٣٢، ٢٤                 | ٣٨، ٣٧                                                | أبو نعيم الأصبهاني       |
| ٢٣١                                  | أبو الوزير محمد بن أعين | ٢٤٤، ١٩٩، ٧٥، ٧٢-٧٠                                   |                          |
|                                      | ٢٣٤، ٢٣٣، ٢٣٢           | ٧٠، ٥١، ٥٠                                            | أبو نعيم الفضل بن دكين   |
| الوضاح بن عبد الله أبو عوانة اليشكري |                         | ٢٢٥، ١٨٤، ١٨٣                                         |                          |
| ٣٢، ٢٠                               |                         | ١٥٦                                                   | هارون عليه السلام        |
| ٤٢، ٤١، ٤٠، ٣٩، ٣٥، ٣٤، ٣٣           |                         | ٦٨                                                    | هارون الحمال             |
| ٢٢٨، ٨٥، ٨٤، ٥٤، ٤٤، ٤٣              |                         | ٦٣، ٦٢، ٢٥، ٢٤                                        | هبة الله الطبري          |
|                                      | ٢٦٦، ٢٤٩، ٢٤٨، ٢٤٧      | ٢٣٤                                                   |                          |
| ١٢١، ٦٩، ١٩، ١٨، ١٧                  | وكيع                    | ١٧٥، ١٦١، ١١٧، ١٠٣                                    | أبو هريرة                |
| ٢٢٥، ٧٠، ٤٢                          | أبو الوليد الطيالسي     | ٥٩، ٥٨                                                | أبو هشام الرفاعي         |
| ١٣٥، ١٠٧                             | يحيى بن المغيرة         | ٧٨، ٧٧                                                | هشام بن زيد              |
| ٦٥، ٦٤                               | يحيى بن صالح            | ٢٣٥                                                   | هشام بن عبد الملك الأموي |
| ٦٦                                   | يحيى بن عثمان           | ١، ١٠٣، ٩٩، ٤                                         | هشام بن عروة             |

|                 |                      |                           |                       |
|-----------------|----------------------|---------------------------|-----------------------|
| ٣٤              | أبو يعلى الخليلي     | ٥٧                        | يحيى القطان           |
| ٢٥٣             | يعلى بن مرة          | ٥٨،٥١                     | يحيى بن معين          |
| ٥٨،٥٧           | أبو يعلى الموصلى     | ١٠٤، ١٠٣، ٦٢، ٦١، ٦٠، ٥٩  |                       |
| ١٢١، ٨٧، ٤٩، ٤٧ | يوسف بن أسباط        | ٢٥٨، ٢٥٧، ٢٣٧، ١٨٥، ١٠٦   |                       |
| ٤٩، ٤٨          | يوسف بن خالد السمعي  | ٢٥٢                       | يحيى بن موسى          |
| ٧٢              | يوسف بن عمر القواس   | ٢٠١، ٤٢                   | يزيد بن زريع          |
| ٧               | يوسف بن موسى القطان  | ٧                         | يعقوب الدورقى         |
| ٣٤              | يوسف بن يعقوب الصفار | ١٤، ١٣                    | يعقوب بن سفيان الفسوى |
| ٢٥٠، ٤٥، ٤٤     | ابن يونس             | ٢٢٤، ٢٠١، ١٨٠، ٦٢، ٥٨، ٢٧ |                       |
| ١٨٥             | يونس بن خباب         |                           | ٢٢٧ -                 |



## فهرس الكتب

- الإرشاد للخليلي  
٣٤
- الإصابة، لابن حجر  
٢٤٩، ١١٧، ٨٣
- الاصطلام لابن السمعاني  
١٠٢
- الإكمال لابن ماكولا  
١٧
- ألفية العراقي  
١٧٣
- الأم للشافعي  
١٤٩
- الانتقاء لابن عبد البر  
٢٢٠، ٢١١، ٦٧، ١٣
- الأنساب للسمعاني  
٩
- البحر للروياني  
١٣٦
- تاريخ ابن أبي خيثمة  
٢٢٠، ١٣
- تاريخ ابن عساكر  
٢٥١
- تاريخ أصبهان (هل هو  
كتاب أبي الشيخ)  
٣٧
- تاريخ أصبهان لأبي نعيم  
٧٢، ٧١، ٧٠
- التاريخ الصغير (الأوسط)  
١٦٥
- التاريخ الكبير للبخاري  
٢٤٩، ٦٧، ٤١، ٢٧
- تاريخ بغداد للخطيب  
٢٩، ٢٧، ٢٤، ٢١، ١٩، ١٦، ١٤، ٨، ٧، ٥، ٣  
، ٥٦، ٥٣، ٥٢، ٤٧، ٤٥، ٤١، ٤٠، ٣٩، ٣١، ٣٠  
، ١٠٥، ٩٥، ٨٥، ٨٤، ٧٦، ٧٤، ٧١، ٦٢، ٦٠  
، ٢٣٠، ٢٢٩، ٢٢١، ٢١٥، ٢١٣، ٢٠٩، ١٩٦  
، ٢٥٠، ٢٤٨، ٢٤٧، ٢٤٢، ٢٣٧، ٢٣٤، ٢٣١  
٢٥٣، ٢٥١

- تاريخ جرجان للسهمي  
٢٦٦، ٢٤٠
- تاريخ يعقوب بن سفيان  
٦٢
- تأنيب الخطيب للكوثري  
١٠٣، ١٠٠، ٩٨، ٩٦، ٩٥، ١٣، ٩، ٨، ٦، ٣، ١٩٤، ١٩٣، ١٨٩، ١١٨، ١١٧، ١١٥، ١١٢، ٢١٣، ٢١٢، ٢١٠، ٢٠٨، ٢٠٦، ٢٠٣، ١٩٦، ٢٤٤، ٢٣٨، ٢٣٤، ٢٢٨، ٢٢١، ٢١٥، ٢٦٥، ٢٦٠، ٢٥٧، ٢٥١، ٢٤٧، ٢٤٥
- تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة  
١٥٨
- التحرير لابن الهمام  
١٤٦
- تذكرة الحفاظ للذهبي  
٢٦٠، ٦٧، ٣٦، ١٢، ٩، ٨، ١١٥، ١١٢، ١١١، ١١٠، ١٠٤، ١٠، ٩٩، ٩٤، ٢١٧، ٢١٥، ١٩٦، ١٩٣، ١٩٢، ١٩٠، ٢٤٣، ٢٣٨، ٢٣٥، ٢٣١، ٢٢٥، ٢٢٠، ٢٥٧، ٢٥٤، ٢٥٢، ٢٥٠، ٢٤٩، ٢٤٦، ٢٤٤، ٢٦٦
- تعجيل المنفعة لابن حجر  
٢٤٩، ٢٣٧، ٢٨، ٢٦
- التعليم لمسعود بن شيبة  
٧٣
- تفسير الطبرى  
٨٢
- تلخيص المستدرك للذهبي  
١٦، ١٥
- التمهيد لابن عبد البر  
١٠٥
- التميز للنسائي  
٦١
- التكيل للمعلمي  
٥٥، ٥٤، ٥٢، ٥٠، ٤٩، ٤٨، ٤١، ٣١، ٢٢، ٤، ٦٩، ٦٦، ٦٥، ٦٤، ٦٣، ٦١، ٥٩، ٥٨، ٥٧، ٥٦

،٩٥ ،٨٩ ،٨٧ ،٨٦ ،٨٤ ،٧٥ ،٧٢ ،٧١ ،٧٠  
 ،٢٠٢ ،٢٠٠ ،١٩٩ ،١٩٥ ،١٩٢ ،١٢٣ ،١١٢  
 ،٢٣٢ ،٢٣١ ،٢٢٢ ،٢١٠ ،٢٠٨ ،٢٠٧  
 ،٢٤٩ ،٢٤٥ ،٢٤٢ ،٢٤١ ،٢٣٨ ،٢٣٦ ،٢٣٥  
 ٢٦٧ ،٢٦٥ ،٢٦٤ ،٢٦١ ،٢٦٠ ،٢٥٩ ،٢٥٨  
 - تهذيب التهذيب لابن حجر ١٤ ،٤٣ ،٤٠ ،٣٥ ،٣٤ ،٣٢ ،٢٤ ،٢٣ ،٢١ ،٢٠  
 ،١٥٧ ،١٢١ ،٨٤ ،٦٧ ،٦١ ،٥٨ ،٥٧ ،٥٥ ،٤٥  
 ،٢٤٨ ،٢٤٧ ،٢٣١ ،٢٢٨ ،٢٢٧ ،١٥٩  
 ٢٥٣ ،٢٤٩  
 ٢٢٩ ،٦٩ ،٤٢ ،٢١ ،٢٠ ،١٢  
 ٢٥١ ،٢٥٠ ،٤٤  
 ٧٦  
 - تهذيب الكمال للزمي  
 - تهذيب تاريخ ابن عساكر لابن بدران  
 - توالي التأسيس (صوابه: التأنيس) لابن حجر  
 - الثقات لابن حبان  
 - الثقات للعجلي  
 ١٦٧ ،١٥٦  
 ١٠٥  
 ٩٥ ،٦٩ ،٦٨ ،٤٤ ،٤٣ ،٢٦ ،٢٣ ،٩  
 ١٥٦  
 ٣٦  
 ٦٨ ،٤٦  
 ١٣٥  
 ١٤٠  
 ٥٥  
 ١٣٦ ،١٠٨

- جامع بيان العلم لابن عبد البر  
 - الجرح والتعديل لابن أبي حاتم  
 - الجرح والتعديل للجوزجاني  
 - الخصائص للنسائي  
 - الديباج المذهب لابن فرحون  
 - الرسالة للشافعي  
 - رسالة في أحكام الكذب للمعلمي  
 - الزهرة للنباتي  
 - الزواجر للهيثمي

|                                        |                                  |
|----------------------------------------|----------------------------------|
| ٨٦                                     | - سنن أبي داود                   |
| ١٨٤                                    | - سنن البيهقي                    |
| ٨٦                                     | - سنن الترمذى                    |
| ٨٦                                     | - سنن النسائي                    |
| ١٤٦                                    | - شرح التحرير لابن أمير حاج      |
| ٢٤                                     | - شرح السنة لهبة الله الطبرى     |
| ١٦٠                                    | - شرح ألفية العراقي              |
| ١٦٣، ١٥٨، ١٣٦، ١٢٥، ١٠٧                | - شرح النخبة لابن حجر            |
| ١٧١                                    | - شرح جمع الجوامع للمحلى         |
| ٢٦٣                                    | - شرح علل الترمذى لابن رجب       |
| ٣٥                                     | - صحيح أبي عوانة                 |
| ٣٨                                     | - صحيح الإمامى                   |
| ١١٨، ٨٠                                | - صحيح البخارى                   |
| ١٧٠، ١٥٤، ١٢٠، ٨١، ٥٥، ٥٠، ٤٢، ٣٥، ٣٤  | - صحيح مسلم                      |
| ١٧٧، ١٢٠، ٨٦، ٨١، ٧٩، ٥٩، ٤٢، ٤١       | - الصحيحان                       |
| ٦٥                                     | - الضعفاء للعقili                |
| ٧١، ٧٠، ٣٨، ٣٧                         | - طبقات الأصحابانيين لأبي الشيخ  |
| ٢٥٣                                    | - طبقات الحنفية (الجواهر المضية) |
| ٦٥                                     | - طبقات القراء لابن الجزري       |
| ٥٨، ٤٢                                 | - الطبقات الكبرى لابن سعد        |
| ١، ١٠٠، ٩٩، ٩٦، ٩٥، ٩٤، ٩٣، ٢٩، ٢٢، ٥  | - طبیعة التنکيل للمعلمی          |
| ١٩٠، ١١٠، ١١٢، ١١٥، ١١٦، ١١٧، ١٢٣، ١٢٤ |                                  |
| ٢٠٥، ١٩٦، ١٩٤، ١٩٣، ١٩٢، ١٩١           |                                  |

، ٢٢٢ ، ٢١٩ ، ٢١٧ ، ٢١٦ ، ٢١٤ ، ٢١٣ ، ٢١٢  
، ٢٣٦ ، ٢٣٢ ، ٢٣٠ ، ٢٢٨ ، ٢٢٧ ، ٢٢٤  
، ٢٤٧ ، ٢٤٥ ، ٢٤٤ ، ٢٤٣ ، ٢٤٢ ، ٢٣٨  
، ٢٥٦ ، ٢٥٤ ، ٢٥٣ ، ٢٥١ ، ٢٥٠ ، ٢٤٩  
، ٢٦٤ ، ٢٥٩ ، ٢٥٨ ، ٢٦٣ ، ٢٦٢ ، ٢٦١ ، ٢٥٩  
٢٦٧ ، ٢٦٦

٢٠٠

- العظمة لأبي الشيخ

٧٧

- العناية

١٠٢ ، ٨١

- فتح الباري لابن حجر

٢٣٣ ، ٢١٦ ، ١٦٢ ، ١٥٦

- فتح المغيث للسخاوي

٧٥

- فضائل أبي حنيفة لمكرم

١٨

- فضائل أبي حنيفة وأصحابه لابن أبي العوام

١٤٤

- القاموس للمجد

١٧٢ ، ١٣٥ ، ١٠٥ ، ٨٢ ، ٧٧

- الكفاية للخطيب

٢٣

- الكنى للدولابي

٤٦

- اللآلئ للبكري

٥٢ ، ٤٨ ، ٤٣ ، ٢٧ ، ١٩ ، ١٦ ، ١٤ ، ١٠ ، ٨ ، ٦

- لسان الميزان لابن حجر

، ١٦١ ، ١٣٥ ، ١٣٤ ، ١٢٧ ، ٧٣ ، ٦٠ ، ٥٤ ، ٥٣

٢٤٩ ، ٢١٤ ، ١٨٥ ، ١٨٣

١٠٠

- المؤمل لأبي شامة

٦٧

- مسائل ابن المبارك لعبد الله المرزوقي

١١٩ ، ١٦

- المستدرك الحاكم

٨٠

- مسنن أحمد

- المشتبه للذهبي  
١٧، ١٦، ١٥
- المصباح المنير للفيومي  
١٢٤
- مقدمة ابن الصلاح  
١٨١
- مقدمة الفتح لابن حجر  
٢٣٧، ٥٩
- مناقب أبي حنيفة للصimirي  
٧٤
- مناقب أبي حنيفة للموفق المكي  
٤٨
- المتنظم لابن الجوزي  
٧٢
- الموطأ لمالك  
١٠٥، ١٠٣
- ميزان الاعتدال للذهبي  
٥٥، ٥٤، ٥٢، ٥٠، ٤٠، ٣٢، ٢٧، ١٦، ١٣، ١٠
- النخية لابن حجر  
٢٤٩، ١٦٢، ٦٥، ٦٣، ٦٠
- النخية لابن حجر  
١٦٣، ١٥٨، ١٣٦، ١٢٥، ١٠٧



## فهرس الموضوعات

|        |                                                           |
|--------|-----------------------------------------------------------|
| ٥      | مقدمة التحقيق.....                                        |
| ٥      | - ملخص قصة تأليف الرسائل الثلاث .....                     |
| ١١     | - وصف نسخ الرسائل الثلاث.....                             |
| ١٥     | - صور المخطوطات.....                                      |
| ٨٩ - ١ | * كتاب «طليعة التنكيل».....                               |
| ٣      | - سبب تأليف «التنكيل».....                                |
| ٥      | أ - أوابد الأستاذ: تبديل الرواية.....                     |
| ٥      | - (١، ٢) صالح بن أحمد، ومحمد بن أيوب .....                |
| ١٣     | - (٣) أحمد بن خليل .....                                  |
| ١٥     | - (٤) محمد بن جبويه .....                                 |
| ٢٠     | - (٥) أبو عاصم.....                                       |
| ٢١     | - (٦) أحمد بن إبراهيم.....                                |
| ٢٢     | - (٧) أبو الوزير .....                                    |
| ٢٤     | - (٨) محمد بن أحمد بن سهل .....                           |
| ٢٥     | - (٩) محمد بن عمر .....                                   |
| ٢٦     | - (١٠) محمد بن سعيد .....                                 |
| ٢٨     | - (١١) أبو الشيخ الأصبهاني.....                           |
| ٣٠     | - (١٢) أبو الحسن بن الرزا.....                            |
| ٣٢     | ب - عوامد الأستاذ (جعل ما لا علاقة له بالجرح جرحاً) ..... |
| ٣٢     | - (١، ٢) جرير بن عبد الحميد وأبو عوانة اليشكري .....      |

|                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| - (٣) محمد بن عبد الوهاب أبو أحمد الفراء ..... ٣٤                                             |
| - (٤) عبد الله بن محمد بن عثمان بن السقاء ..... ٣٦                                            |
| - (٥) سالم بن عاصم ..... ٣٧                                                                   |
| - (٦) الهيثم بن خلف الدوري ..... ٣٨                                                           |
| - (٧) محمد بن عبد الله بن عمّار ..... ٣٩                                                      |
| <b>ج - عجائب الأستاذ (اهتبال التصحيف أو الغلط الواقع في بعض الكتب إذا وافق هواء) ..... ٣٩</b> |
| - (١) وضاح بن عبد الله أبو عوانة ..... ٣٩                                                     |
| - (٢) أبو عوانة أيضًا ..... ٤١                                                                |
| - (٣) أبو عوانة أيضًا - (٤) محمد بن سعيد ..... ٤٤                                             |
| - (٥) أيوب بن إسحاق بن سافري ..... ٤٤                                                         |
| - (٦) عبد الله بن عمر بن الرماح ..... ٤٥                                                      |
| - (٧) أحمد بن المعذل ..... ٤٦                                                                 |
| - اعتبار ..... ٤٧                                                                             |
| <b>د - غرائب الأستاذ (تحريف نصوص أئمة الجرح والتعديل) ..... ٥٠</b>                            |
| - (١) إبراهيم بن سعيد الجوهرى ..... ٥٠                                                        |
| - (٢) مؤمل بن إهاب - (٣) أحمد بن سلمان النجاد ..... ٥١                                        |
| - (٤) أحمد بن كامل - (٥) عبد الله بن علي المديني ..... ٥٢                                     |
| - (٦) محمد بن أحمد الحكيمي ..... ٥٣                                                           |
| <b>ه - فواقر الأستاذ (تفطيع نصوص أئمة الجرح والتعديل) ..... ٥٤</b>                            |
| - (١) القاسم بن أبي صالح ..... ٥٤                                                             |

|                                                                                         |    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----|
| - (٣، ٢) جرير بن عبد الحميد وأبو عوانة الوضاح .....                                     | ٥٤ |
| - (٤) عبد الله بن علي المديني - (٥) محمد بن أحمد الحكيمي .....                          | ٥٥ |
| - (٦) محمد بن يحيى بن أبي عمر - (٧) محبوب بن موسى .....                                 | ٥٥ |
| - (٨) سعيد بن عامر - (٩) سليمان بن حسان الحلبي .....                                    | ٥٦ |
| - (١٠) محمد بن العباس أبو عمرو بن حيويه .....                                           | ٥٦ |
| - (١١) محمد بن عبد الله بن عمّار الموصلـي .....                                         | ٥٧ |
| - (١٢) محمد بن فضيل بن غزوان .....                                                      | ٥٨ |
| و - عواقر الأستاذ (احتجاجـه بـجـرح لـم يـثـبـت وـحـكـاـيـتـه بـصـيـغـةـ الجـزـمـ) ..... | ٥٩ |
| - (١) الحسن بن الربيع .....                                                             | ٥٩ |
| - (٢) ثعلبة بن سهيل القاضـي .....                                                       | ٦٠ |
| - (٣) عبد الله بن جعفر بن درستويه .....                                                 | ٦٢ |
| - (٤) الأصمـي عبد الملك بن قـرـيب .....                                                 | ٦٣ |
| - (٥) جـرـيرـ بنـ عـبـدـ الـحـمـيدـ .....                                               | ٦٤ |
| - (٦) سـلـيمـ بنـ عـيسـىـ القـارـئـ .....                                               | ٦٤ |
| - اعتبار .....                                                                          | ٦٦ |
| ز - تجـاهـلـ الأـسـتـاذـ وـمـجاـزـفـاتـهـ (تجـاهـلـ المـوـثـقـينـ) .....                | ٦٦ |
| - (١) عبد الله بن محمود .....                                                           | ٦٦ |
| - (٢) محمد بن مسلمة .....                                                               | ٦٧ |
| - (٣) طاهر بن محمد - (٤) إسماعيل بن حمدوـهـ .....                                       | ٦٩ |
| - (٥) عبد الرحمن بن داود بن منصور .....                                                 | ٧٠ |
| - (٦) أحمد بن الفضل بن خزيمة .....                                                      | ٧١ |

|                                                                                                                                                       |        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| - (٧) جعفر بن محمد الصندلي.....                                                                                                                       | ٧١     |
| - اعتبار .....                                                                                                                                        | ٧٢     |
| ح - أَعْجِيبُ الْأَسْتَاذِ (اختلاق صيغ العرج من غير بينة) .....                                                                                       | ٧٧     |
| - (١) أنس بن مالك.....                                                                                                                                | ٧٧     |
| - (٢) أبو عوانة الوضاح.....                                                                                                                           | ٨٤     |
| - (٣) محمد بن علي بن الحسن بن شقيق .....                                                                                                              | ٨٥     |
| - (٤) حسين بن حُرِيث المروزي - (٥) علي بن محمد السوّاق.....                                                                                           | ٨٦     |
| - (٦) جعفر بن محمد بن شاكر .....                                                                                                                      | ٨٦     |
| إشارة إلى فروع أخرى من مغالطات الأستاذ ومجازفاته .....                                                                                                | ٨٧     |
| * كتاب «تعزيز الطبيعة».....                                                                                                                           | ١٨٦-٩١ |
| مقدمة المؤلف .....                                                                                                                                    | ٩٣     |
| الباب الأول: في مطالب متفرقة .....                                                                                                                    | ٩٥     |
| ١ - فصل في أصل المقصود من تأليف «التنكيل» .....                                                                                                       | ٩٥     |
| ٢ - فصل في محاولة الأستاذ التبرّؤ مما نسب إليه في «الطبيعة» من<br>الطعن في أنس، وهشام بن عروة، والأئمة الثلاثة .....                                  | ٩٩     |
| ٣ - فصل في رمي الأستاذ من يحاول ردّه إلى الحق ببغض أبي حنيفة<br>ومعاداته .....                                                                        | ١١٠    |
| - لا يثبت الذمُّ إلا باجتماع عشرة أمور .....                                                                                                          | ١١٣    |
| - حول قول ابن عيينة: ما رأيت أحداً أجرأ على الله من أبي حنيفة .....                                                                                   | ١١٥    |
| ٤ - فصل في جَعْلِ الأَسْتَاذِ الْأَئْمَةَ مَتَّهِمِينَ فِيمَا يَرَوْنَهُ فِي الغَضَّ مِنْ أَبِي<br>حنيفه، فلا يقبل منهم، ولكنه يقبل منهم ما عداه..... | ١٢٣    |
| - قاعدة في التهمة .....                                                                                                                               | ١٢٤    |

|                                                                                            |           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [الباب الثاني: قواعد خلط فيها الكوثري]                                                     | ١٣٥       |
| ١- رمي الراوي بالكذب في غير الحديث النبوي                                                  | ١٣٥       |
| - تنبئه: (ليس من الكذب ما يكون ظاهراً في خلاف الواقع، إذا كان هناك قرينة تدافع ذاك الظهور) | ١٣٩       |
| ٢- التهمة بالكذب                                                                           | ١٤١       |
| ٣- رواية المبتدع                                                                           | ١٥٣       |
| ٤- قدح الساخط ومدح المحب ونحو ذلك                                                          | ١٧٥       |
| * كتاب «شكراً للترحيب»                                                                     | ٢٦٧ - ٢٨٧ |
| مقدمة المؤلف                                                                               | ١٨٩       |
| [الباب الأول]: النظر في خطبة «الترحيب»                                                     | ٢١٢ - ١٩٣ |
| الباب الثاني في النظر في أجوبته عن اعتراضاتي في «الطليعة»                                  | ٢١٣       |
| * جواباته عن الفرع الأول، وتحته اثنا عشر مثلاً                                             | ٢١٣       |
| - المثال: (١، ٢)                                                                           | ٢١٣       |
| - المثال (٣)                                                                               | ٢٢٤       |
| - المثال (٤)                                                                               | ٢٢٧       |
| - المثال (٥)                                                                               | ٢٢٨       |
| - المثال (٦)                                                                               | ٢٣٠       |
| - المثال (٧)                                                                               | ٢٣١       |
| - المثال (٨)                                                                               | ٢٣٤       |
| - المثال (٩)                                                                               | ٢٣٦       |
| - المثال (١٠) - المثال (١١) - المثال (١٢)                                                  | ٢٣٧       |

|                                                                                               |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| * جواباته عن الفرع الثاني، وفيه سبعة أمثلة.....                                               | ٢٤٣ |
| - المثال (١، و٢، و٣) - المثال (٤) .....                                                       | ٢٤٣ |
| - المثال (٥) .....                                                                            | ٢٤٤ |
| - المثال (٦) .....                                                                            | ٢٤٥ |
| - المثال (٧) .....                                                                            | ٢٤٦ |
| <br>* الفرع الثالث: في اهتمال التصحيف أو الغلط الواقع في بعض الكتب<br>إذا وافق غرضه.....      |     |
| ٢٤٧ .....                                                                                     | ٢٤٧ |
| - المثال الأول .....                                                                          | ٢٤٧ |
| - المثال (٢) - المثال (٣) .....                                                               | ٢٤٩ |
| - المثال (٤) - المثال (٥) .....                                                               | ٢٥٠ |
| - المثال (٦) .....                                                                            | ٢٥١ |
| - المثال (٧) .....                                                                            | ٢٥٣ |
| <br>* الفرع الرابع: في تغيير نصوص أئمة الجرح والتعديل والتعبير عنها<br>بما يخالف معناها ..... |     |
| ٢٥٦ .....                                                                                     | ٢٥٦ |
| - المثال (١) - المثال (٢) .....                                                               | ٢٥٦ |
| - المثال (٣، و٤، و٥، و٦) .....                                                                | ٢٥٨ |
| <br>* الفرع الخامس: تقطيع نصوص أئمة الجرح والتعديل .....                                      | ٢٥٩ |
| الفرع السادس: يعمد إلى جرح لم يثبت في حكميه بصيغة الجزم محتاجاً به ... .....                  | ٢٥٩ |
| <br>* الفرع السابع: قوله في المعروف المؤتّق: «مجهول»، ونحوها .....                            | ٢٦٠ |
| - المثال (١) .....                                                                            | ٢٦٠ |
| - المثال (٢) - المثال (٣، و٤) - المثال (٥) .....                                              | ٢٦١ |
| - المثال (٦، و٧) .....                                                                        | ٢٦٢ |

|                                                                      |     |
|----------------------------------------------------------------------|-----|
| * الفرع الثامن: في إطلاقه صيغ الجرح بما لا يوجد في كلام الأئمة ..... | ٢٦٣ |
| - المثال (١) .....                                                   | ٢٦٣ |
| - المثال (٢) - المثال (٣) .....                                      | ٢٦٦ |
| - المثال (٤) - المثال (٥) - المثال (٦) .....                         | ٢٦٧ |

